
 
 

APOCALIPSIS  
 
 

CAPÍTULO 1 

1-2 (2 Ped. 2: 1; 1 Juan 4: 1). 



El Depositario de la revelación divina.- 

[Se cita Apoc. 1: 1-2.] Toda la Biblia es una revelación, pues toda revelación para los 
hombres viene a través de Cristo y toda se centra en él. Dios nos ha hablado por su Hijo, a 
quien pertenecemos por creación y por redención. Cristo vino a Juan, desterrado en la isla 
de Patmos, para darle la verdad para estos últimos días, para mostrarle lo que debe suceder 
pronto. Jesucristo es el gran depositario de la revelación divina. Por medio de él tenemos un 
conocimiento de lo que debemos esperar en las escenas finales de la historia de esta tierra. 
Dios le dio esta revelación a Cristo, y Cristo la comunicó a Juan. 

Juan, el discípulo amado, fue el elegido para recibir esta revelación. Fue el último 
sobreviviente de los primeros discípulos escogidos. En la dispensación del Nuevo 
Testamento recibió esta honra, así como el profeta Daniel recibió la misma honra en la 
dispensación del Antiguo Testamento. 

La instrucción que iba a ser comunicada a Juan era tan importante, que Cristo vino del cielo 
para darla a su siervo, y le dijo que la enviara a las iglesias. Esta instrucción debe ser el 
objeto de nuestro estudio cuidadoso y con oración, pues estamos viviendo en un tiempo 
cuando hombres que no siguen la enseñanza del Espíritu Santo introducirán falsas teorías. 
Esos hombres han estado en puestos encumbrados y tienen proyectos ambiciosos que 
cumplir Procuran ensalzarse y revolucionar el desarrollo completo de las cosas. Dios nos ha 
dado una instrucción especial para que estemos en guardia contra tales personas. Ordenó a 
Juan que escribiera en un libro lo que sucedería en las escenas finales de la historia de esta 
tierra (MS 129, 1905). 

 

1-3. 

El Apocalipsis es un libro abierto.- 

Muchos han albergado la idea de que el libro del Apocalipsis es un libro sellado, y no quieren 
dedicar tiempo a estudiar sus misterios. Dicen que deben mantenerse contemplando las 
glorias de la salvación, y que los misterios revelados a Juan en la isla de Patmos son dignos 
de una consideración menor que aquéllas. Pero Dios no considera así este libro... 

El libro del Apocalipsis revela al mundo lo que ha sido, lo que es y lo que ha de venir; es para 
nuestra instrucción, para quienes han alcanzado los fines de los siglos. Debe estudiarse con 
temor reverente. Tenemos el privilegio de conocer lo que es para nuestra instrucción... 

El Señor mismo reveló a su siervo Juan los misterios del libro del Apocalipsis, y su propósito 
es que sean manifestados para el estudio de todos. En este libro se describen escenas que 
ahora están en el pasado, y algunas de interés eterno que están sucediendo alrededor de 
nosotros; otras de sus profecías no se cumplirán plenamente sino en el fin del tiempo, cuando 
tenga lugar el último gran conflicto entre los poderes de las tinieblas y el Príncipe del cielo 
(RH 31-8-1897). 

 

8. 

Ver EGW com. 1 Cor. 15: 22, 45. 

9. 

Compañeros de Juan en Patmos.- 

Juan fue enviado a la isla de Patmos donde, separado de sus compañeros en la fe, sus 
enemigos suponían que moriría debido a las penalidades y el abandono; pero aun allí Juan 
ganó amigos y conversos.  Pensaban que por fin habían puesto al fiel testigo donde ya no 



podría molestar más a Israel o a los impíos gobernantes del mundo. 

Pero todo el universo celestial vio el resultado del conflicto con el anciano discípulo y su 
separación de sus compañeros en la fe. Dios, Cristo y la hueste celestial fueron compañeros 
de Juan en la isla de Patmos. De ellos 396 recibió instrucciones que impartió a aquellos que 
con él estaban separados del mundo. Allí escribió las revelaciones y visiones que recibió de 
Dios para narrar las cosas que ocurrirían en el período final de la historia de esta tierra. 
Cuando su voz ya no testificara más por la verdad, cuando no pudiera testificar más por 
Aquel que amaba y servía, los mensajes que se le dieron en aquella costa rocosa y árida se 
esparcirían como una lámpara que alumbra (MS 150, 1899). 

(1 Juan 1: 1-10.) Gloriosas verdades confiadas a Juan.- 

A menudo los mejores hombres, los que Dios usa para la gloria de su nombre, no son 
reconocidos por la sabiduría humana; pero ni por un momento son olvidados por Dios. 
Cuando Juan estaba desterrado en la isla de Patmos hubo muchos que pensaron que ya 
estaba fuera de servicio, que era una caña vieja y débil que caería en cualquier momento. 
Pero al Señor le pareció conveniente usarlo en aquella isla solitaria donde su siervo estaba 
preso. El mundo y los fanáticos sacerdotes y gobernantes se regocijaban de que al fin se 
habían liberado de su testimonio siempre nuevo. [Se cita 1 Juan 1: 1-3.] 

Todo este capítulo rebosa de esforzado valor, de esperanza, fe y certeza. Debido a este 
testimonio, tan asombroso para los que deseaban olvidar a Cristo y odiaban al Redentor 
crucificado a quien habían rechazado, era por lo que querían que estuviera fuera del alcance 
de sus oídos, para que sus palabras no fueran más un testigo contra sus hechos impíos al 
crucificar al Señor de la gloria. Pero no podían poner a Juan en ningún lugar donde no 
pudiera encontrarlo su Señor y Salvador Jesucristo. 

Los siervos de Cristo que son leales y fieles quizá no sean reconocidos ni honrados por los 
hombres..., pero el Señor los honra. No serán olvidados por Dios. Los honrará mediante su 
presencia porque han sido hallados leales y fieles. Los que han envejecido en la causa y la 
obra de Dios tienen una experiencia de gran valor para la iglesia. Dios honra sus siervos que 
han envejecido en su servicio. Las más gloriosas verdades de los últimos capítulos de la 
historia de esta tierra fueron dadas al anciano discípulo a quien Jesús amaba (MS 109, 
1897). 

9-10 (Sal. 71: 9; 92: 14; Isa. 46: 4). 

Ultimo años de Juan.- 

Después de que Juan envejeció en el servicio del Señor, fue desterrado a Patmos. Y en esa 
isla solitaria recibió más comunicaciones procedentes del cielo que las que había recibido 
durante toda su existencia (RH 26-7-1906). 

El anciano representante de Cristo fue desterrado para que su testimonio no fuera escuchado 
más, pues era un poder viviente de parte de la justicia; pero aunque estaba separado de sus 
hermanos, fue visitado por Cristo, a quien no había visto desde la ascensión (RH 16-5-1899). 

9-15. 

Plan de Dios para siglos futuros.- 

La mano de la persecución cae pesadamente sobre el apóstol; es desterrado a la isla de 
Patmos "por causa de la palabra de Dios y el testimonio de Jesucristo", y escribe: "Yo estaba 
en el Espíritu en el día del Señor". Fue lleno de gozo inexpresable porque el cielo pareció 
estar abierto delante de él. Una voz le habló con tonos claros y distintos, y le dijo: "Yo soy el 
Alfa y la Omega, principio y fin". Dio media vuelta y contempló a su Maestro, con quien había 



caminado y conversado en Judea y sobre cuyo pecho se había recostado. 

Pero, ¡oh, cómo había cambiado la apariencia del Señor! Juan lo había visto vestido con un 
viejo manto de púrpura y coronado de espinas. Ahora estaba vestido con un ropaje de brillo 
celestial y ceñido con un cinto de oro. Juan dice al escribir de su apariencia: "Su cabeza y 
sus cabellos eran blancos como blanca lana, como nieve; sus ojos como llama de fuego; y 
sus pies semejantes al bronce bruñido, refulgente como en un horno; y su voz como 
estruendo de muchas aguas"... 

A Juan le fue revelado el plan de Dios para siglos futuros. Las glorias del ciclo se abrieron 
ante su visión embelesada. Vio el trono de Dios y oyó las antífonas de gozo que resonaban 
por todos los atrios celestiales. Cuando leemos su descripción de lo que vio en su visión, 
anhelamos estar con los redimidos en la presencia de Dios. 

Había pasado medio siglo desde que Jesús ascendió para presentar a su iglesia delante de 
Dios y para preparar mansiones para sus fieles. Todavía amaba a su pueblo, pues vino a su 
anciano siervo para revelar los planes de Dios para el futuro. 

Juan fue dejado a solas con Dios y su fe en la escabrosa y desolada isla. Aquí, entre las 
rocas y los acantilados, estuvo en comunión con su Hacedor. Repasó su vida pasada, y ante 
el pensamiento de las bendiciones que había recibido de manos de Dios, la paz llenó 397 su 
corazón. Había vivido la vida de un cristiano, y podía decir con fe: "Mi alma está bien". No 
así el emperador que lo había desterrado, pues al mirar atrás sólo podía ver campos de 
batallas y carnicerías, hogares desolados, viudas sollozantes y huérfanos, como resultado de 
su ambicioso deseo de preeminencia (MS 99, 1902). 

10. 

Cristo aparece en sábado.- 

El sábado que Dios instituyó en el Edén era tan precioso para Juan en la solitaria isla como 
cuando estaba con sus compañeros en ciudades y pueblos. Las preciosas promesas que 
Cristo había dado acerca de ese día eran repetidas por Juan, y las reclamaba como suyas. 
Para él era la señal de que Dios era suyo... El Salvador resucitado hizo conocer su presencia 
a Juan en el día sábado. [Se cita Apoc. 1: 10-13, 17-18.] 

La persecución sufrida por Juan se convirtió en un medio de gracia. Patmos resplandeció 
con la gloria del Salvador resucitado. Juan había visto a Cristo en forma humana, con las 
señales de los clavos que siempre serán su gloria, en las manos y en los pies. Ahora se le 
permitía contemplar de nuevo a su Señor resucitado, revestido con toda la gloria que un ser 
humano pudiese contemplar sin perder la vida. ¡Qué sábado fue aquel para el solitario 
desterrado, siempre precioso a la vista de Cristo, pero ahora honrado más que nunca! Nunca 
había aprendido tanto de Jesús, nunca había oído verdades tan sublimes (YI 5-4-1900). 

16, 20. 

Ver EGW com. cap. 2: 1, 1-5. 

18-20 (Juan 1: 1-3). 

El que existe por sí mismo y es inmutable.- 

[Se cita Apoc. 1: 18-20.] Estas son afirmaciones admirables, solemnes y significativas. Aquel 
que es la Fuente de toda misericordia y de todo perdón, de toda paz y gracia, el que existe 
por sí mismo, el Eterno e inmutable, fue quien visitó a su siervo desterrado en la isla llamada 
Patmos (MS 81, 1900). 



 

CAPÍTULO 2 

1 (cap. 1: 16, 20; Sal. 121: 3-4; ver EGW com. Efe. 5: 25). 

Constante vigilancia en favor de su iglesia.- 

En el mensaje a la iglesia de Efeso se presenta a Cristo como sosteniendo las siete estrellas 
en su mano y caminando en medio de los siete candeleros de oro. Se presenta como 
"caminando" entre ellos para ilustrar así su constante vigilancia en favor de su iglesia. "No se 
adormecerá ni dormirá el que guarda a Israel". Tampoco se vuelve indiferente. Estas figuras 
deben ser cuidadosamente estudiadas por los subpastores y fielmente aplicadas a su propio 
caso, para que no pierdan de vista su gran privilegio de obtener luz de la Fuente de toda luz, 
impartiéndola a su vez a aquellos para quienes trabajan (Carta 4, 1908). 

1-5 (1 Ped. 1: 5; Jud. 24). 

El guardián de los atrios del templo.- 

[Se cita Apoc. 2:1-5.] Las palabras proceden de los labios de Aquel que no puede mentir. El 
cuadro revela eterna vigilancia. Cristo está en medio de los siete candeleros de oro, 
caminando de iglesia en iglesia, de congregación en congregación, de corazón en corazón. 
"No se adormecerá ni dormirá el que guarda a Israel". Si los candeleros fueran dejados al 
cuidado de seres humanos, con cuánta frecuencia vacilaría la luz y se apagaría; pero Dios no 
ha entregado su iglesia en manos de hombres. Cristo, Aquel que dio su vida por el mundo 
"para que todo aquel que en él cree no se pierda mas tenga vida eterna", es el guardián de la 
casa. El es el guardián fiel y leal de los atrios del templo del Señor... 

Cristo camina en medio de sus iglesias a lo ancho y a lo largo de la tierra. Observa con 
intenso interés para ver si los suyos están en una condición espiritual tal que puedan hacer 
avanzar su reino. Está presente en cada asamblea de la iglesia. Conoce a aquellos cuyo 
corazón puede llenar con el óleo santo para que lo impartan a otros. Los que fielmente 
hacen avanzar la obra de Cristo, representando en palabra y en hechos el carácter de Dios, 
cumplen el propósito del Señor para ellos, y Cristo se complace en ellos (RH 26-5-1903). 

(Efe. 1: 1, 15-16.) Malos resultados de la negligencia.- 

[Se cita Apoc. 2: 1-5.] En este pasaje se resumen las condiciones para ser aceptados por 
Dios. La primera experiencia de la iglesia de Efeso la indujo a buenas obras. Dios se 
deleitaba en el hecho de que su iglesia reflejaba la luz del cielo al revelar el espíritu de Cristo 
en ternura y compasión. El amor que moraba en el corazón de Cristo, el amor que lo movió a 
entregarse como sacrificio por la humanidad y a sufrir con paciencia el reproche de los 
hombres hasta el punto de ser llamado diablo, el amor que lo impulsó a hacer prodigiosas 
obras de curación durante su ministerio: éste era el amor que debía ser 398 revelado en las 
vidas de sus discípulos. 

Pero ellos descuidaron cultivar la compasión y la ternura de Cristo. El yo, como se 
manifestaba en los rasgos hereditarios del carácter, echó a perder los principios de las 
magníficas y buenas obras que caracterizaron como cristianos a los miembros de la iglesia 

de Efeso. El Señor Jesús necesitaba mostrarles que habían perdido lo que era todo para 
ellos. El amor que impulsó al Salvador a morir por nosotros no fue revelado en su plenitud 

en la vida de ellos, y por lo tanto no podían honrar el nombre del Redentor. Y al perder su 
primer amor se aumentó su conocimiento de teorías "científicas" originadas en el Padre de la 
mentira (MS 11, 1906). 



2. 

 
 

2-6. 

 
 

Ver EGW com. Gál. 5: 6. 

La pérdida del talento del amor.- 

Este mensaje es un ejemplo de la forma en que los ministros de Dios deben presentar sus 
reproches hoy día. Después de la alabanza por la labor ferviente, viene el reproche por la 
pérdida del talento del amor, el cual es el depósito más sagrado. El amor de Dios fue lo que 
salvó a la raza caída de la muerte eterna (MS 136, 1902). 

4 (2 Ped. 3: 18; 2 Juan 6). 

El amor por Cristo no tiene por qué decaer.- 

"Pero tengo contra ti, que has dejado tu primer amor". La tuya es una decadencia, una 
declinación en el celo santo; el propósito de él no ha sido abandonado, pero se ha perdido el 
fervor. El primer amor del que se convierte a Cristo es profundo, pleno y ardiente. Ese amor 
no tiene que disminuir porque aumenta el conocimiento, porque brilla sobre él una luz mayor 
y creciente. Ese amor debe hacerse más ferviente a medida que conoce mejor a su Señor... 

Dios no aceptará nada que sea menos que la entrega total del corazón. Bienaventurados 
aquellos que desde el comienzo de su vida religiosa han sido fieles a su primer amor y han 
crecido en la gracia y el conocimiento de nuestro Señor Jesucristo. El resultado seguro de su 
relación y compañerismo con su amado Señor será el aumento de su piedad, su pureza y su 
fervor. Están recibiendo una educación divina, y esto se ilustra con una vida de fervor, de 
diligencia y de celo... 

Debemos procurar conocer nuestras faltas y pecados característicos, que causan tinieblas y 
debilidad espiritual y apagaron nuestro primer amor (RH 7-6-1887). 

4-5 (ver EGW com. cap. 3: 14-18; 1 Rey. 11: 4). 

Caída espiritual no advertida.- 

En vista de las muchas virtudes enumeradas, cuán sorprendente es la acusación presentada 
contra la iglesia de Efeso: "Pero tengo contra ti, que has dejado tu primer amor". Esta iglesia 
había sido grandemente favorecida. Fue establecida por el apóstol Pablo. En la misma 
ciudad estaba el templo de Diana que, en cuanto a su grandeza, era una de las maravillas del 
mundo [antiguo]. La iglesia de Efeso hizo frente a una gran oposición y algunos de los 
primeros cristianos sufrieron persecución y, sin embargo, precisamente algunos de ellos se 
apartaron de las verdades que los habían unido con los seguidores de Cristo y, en cambio, 
aceptaron los seductores errores inventados por Satanás. 

Este cambio está presentado como una caída espiritual. "Recuerda, por tanto, de dónde has 
caído, y arrepiéntete, y haz las primeras obras", como se las presenta en los versículos 
precedentes. Los creyentes no se dieron cuenta de su caída espiritual. No advertían el 
cambio que había ocurrido en sus corazones y que tendrían que arrepentirse por haber 
dejado de hacer las primeras obras; pero Dios en su misericordia hizo un llamado al 
arrepentimiento, al regreso a su primer amor y a las obras que siempre son resultado del 
verdadero amor cristiano (MS 11, 1906). 

La pérdida del amor, una caída moral.- 

La pérdida del primer amor se especifica como una caída moral. La pérdida de este amor se 



presenta como algo que afecta toda la vida religiosa. Dios dice de los que han perdido este 
amor, que a menos que se arrepientan vendrá a ellos y quitará su candelero de su lugar (MS 
1, 1906). 

6 (Jud. 4). 

El pecado de los nicolaítas.- 

¿Es [nuestro] el pecado de los nicolaítas, convertir la gracia de Dios en libertinaje? (RH 
7-6-1887). 

(Rom. 3:31.) Doctrina de los nicolaítas. Se enseña mucho ahora la doctrina que el Evangelio 
de Cristo ha anulado la ley de Dios, que "creyendo" quedamos liberados de la necesidad de 
ser hacedores de la Palabra; pero ésta es la doctrina de los nicolaítas que Cristo condenó tan 
implacablemente (ST 2-1-1912). 

7 (cap. 22: 2). 

Las hojas del árbol de la vida.- 

[Se cita Apoc. 2: 7.] ¿Debemos esperar hasta que seamos trasladados antes de que 
comamos de las hojas del árbol de la vida? El que recibe en su corazón las palabras de 
Cristo 399 sabe lo que significa comer las hojas del árbol de la vida. [Se cita Juan 6: 33-63.] 

Cuando el creyente en comunión con el Espíritu Santo puede poner su mano sobre la verdad 
y se apropia de ella, come el pan que desciende del cielo; penetra en la vida de Cristo, y 
aprecia el gran sacrificio hecho en favor de la raza pecadora. 

El conocimiento que proviene de Dios es el pan de vida. Ese pan son las hojas del árbol de 
la vida que son para la sanidad de las naciones. La corriente de la vida espiritual conmueve 
el alma cuando se creen y practican las palabras de Cristo. De esa manera somos hechos 
uno con Cristo. La vida cristiana que era débil y endeble, se fortalece. Para nosotros es vida 
eterna si retenemos firme hasta el fin el principio de nuestra confianza. 

Toda verdad debe ser recibida como la vida de Jesús. La verdad nos purifica de toda 
impureza y prepara el alma para la presencia de Cristo. Cristo, la esperanza de gloria, es 
formado en lo íntimo (MS 103, 1902). 

7, 11, 17, 29 (cap. 3: 6, 13, 22). 

Los oídos cerrados a insensateces y necedades.- 

"El que tiene oído, oiga lo que el Espíritu dice a las iglesias". Si vosotros oís "lo que el 
Espíritu dice a las iglesias" y meditáis en la instrucción que se les da, vuestros oídos estarán 
cerrados para las insensateces y necedades que os rodean. No oiréis ni repetiréis esas 
cosas, ni nunca las desearéis. Si Cristo satisface el hambre de vuestra alma, esas 
trivialidades son insípidas y desagradables para vosotros. No halláis deleite en ellas, sino 
que, en cambio, elegiréis el pan del cielo (MS 92, 1901). 

 

9. 

La sinagoga de Satanás.- 

Cristo dice que la iglesia sobre la cual Satanás preside es la sinagoga de Satanás. Sus 
miembros son los hijos de desobediencia. Son los que prefieren pecar, que trabajan para 
anular la santa ley de Dios. La obra de Satanás es mezclar el mal con el bien y eliminar la 
distinción entre uno y otro. Cristo desea tener una iglesia que trabaja para separar el mal del 
bien, cuyos miembros no toleran voluntariamente la maldad, sino que la eliminan del corazón 



y de la vida (RH 4-12-1900). 

10. 

Corona concedidas por Cristo.- 

En ese día del castigo final y de la recompensa final, los santos y los pecadores reconocerán 
en Aquel que fue crucificado al juez de todos los vivientes. Cada corona que sea dada a los 
santos del Altísimo será concedida por las manos de Cristo: aquellas manos que crueles 
sacerdotes y gobernantes condenaron a ser clavadas en la cruz. Sólo él puede dar a los 
hombres el consuelo de la vida eterna (RH 22-11-1898). 

 

CAPÍTULO 3 

1 (2 Cor. 4: 7; Gál. 2: 20; Fil. 1: 21; 3: 8). 

Fieles mayordomos de nosotros mismos.- 

[Se cita Apoc. 3: 1.] Cristo exhorta a esta iglesia para que haga un cambio. Tenían nombre 
de que vivían, pero sus obras estaban destituidas del amor de Jesús. ¡Oh, cuántos han caído 
porque confiaron en su profesión para la salvación! ¡Cuántos se pierden por su esfuerzo de 
mantener su reputación¡ Si uno tiene la reputación de ser un evangelista de talento, un 
predicador bien dotado, un hombre de oración, un hombre de fe, un hombre especialmente 
consagrado, hay un positivo peligro de que naufrague en la fe cuando sea puesto a prueba 
por las pequeñas vicisitudes que Dios permite que sobrevengan. Con frecuencia su gran 
empeño será mantener su reputación. 

El que vive temiendo que otros no aprecien su valor, está perdiendo de vista a Aquel que es 
el único que nos hace dignos de glorificar a Dios. Seamos fieles mayordomos de nosotros 
mismos. Desviemos nuestra vista del yo y fijémosla en Cristo. Entonces no habrá la más 
mínima dificultad. Toda la obra hecha, no importa cuán excelente parezca, no tiene valor si 
no se hace en el amor de Jesús. Uno puede pasar por todo el ciclo de la actividad religiosa; 
pero a menos que Cristo esté entretejido en todo lo que dice y hace, estará trabajando para 
su propia gloria (Carta 48, 1903). 

 

1-3. 

Recuerda cómo has recibido.- 

Se da una advertencia acerca de un tiempo cuando penetrarían errores como un ladrón para 
robar la fe del pueblo de Dios, cuando los hijos de Dios debían velar diligentemente y estar 
constantemente en guardia contra los engaños del enemigo. 

En Sardis muchos se habían convertido por la predicación de los apóstoles. La verdad había 
sido recibida como una luz brillante y resplandeciente; pero algunos habían olvidado la forma 
maravillosa en que habían recibido la verdad, y Jesús creyó necesario enviar un reproche. 

Los antiguos portaestandartes habían caído uno tras otro, y algunos se habían cansado 400 
de la frecuente repetición de las verdades. Deseaban una doctrina novedosa, más agradable 
para muchas mentes. Pensaban que necesitaban un cambio maravilloso, y en su ceguera 
espiritual no discernían que sus sofistería desarraigarían todas las experiencias del pasado. 

Pero el Señor Jesús podía ver el fin desde el principio. Por medio de Juan les envió la 
advertencia: "Acuérdate, pues, de lo que has recibido y oído; y guárdalo, y arrepiéntete. 
Pues si no velas, vendré sobre ti como ladrón" (MS 34, 1905). 

(2 Tim. 2: 23-26.) Peligros de sutilizar.- 



[Se cita Apoc. 3: 1-3.] Entre aquellos a quienes fue enviado este mensaje algunos habían 
oído la predicación de Juan el Bautista y habían sido convencidos por ella; pero perdieron la 
fe en la cual una vez se regocijaron. Otros habían recibido la verdad de las enseñanzas de 
Cristo y fueron creyentes fervorosos; pero habían perdido su primer amor y no tenían vigor 
espiritual. No habían mantenido el principio de su confianza firme hasta el fin. Tenían 
nombre de que vivían; pero estaban muertos en lo que se refiere a ejercer una influencia 
salvadora. Tenían apariencia de piedad sin el poder correspondiente. Se utilizaban en 
cuanto a asuntos sin importancia especial, no dados por el Señor como pruebas, hasta que 
esos asuntos se transformaron en montañas que los separaban de Cristo y también entre sí... 

"Yo conozco tus obras, que tienes nombre de que vives, y estás muerto". Delante de Dios de 
nada vale la apariencia exterior. Las ceremonias externas de la religión son absolutamente 
inútiles si falta el amor de Dios en el alma. 

"Sé vigilante, y afirma las otras cosas que están para morir". Esta es nuestra obra. Hay 
muchos que están a punto de morir espiritualmente, y el Señor nos exhorta para que los 
fortalezcamos. Los hijos de Dios deben estar firmemente unidos con los vínculos de la 
comunión cristiana, y deben ser fortalecidos en la fe hablando con frecuencia mutuamente 
acerca de las preciosas verdades confiadas a ellos. Nunca deben pasar su tiempo acusando 
y condenando el uno al otro (RH 10-8-1905). 

1-4 (Heb. 4: 13). 

Pesando el carácter.- 

[Se cita Apoc. 3: 1-3.] El discernimiento manifestado por Cristo al pesar los caracteres de los 
que ostentan el nombre del Señor en su carácter de cristianos, nos induce a comprender más 
plenamente que cada individuo está bajo la supervisión del Señor. El conoce íntimamente los 
pensamientos y las intenciones del corazón, así como también cada palabra y acto. Conoce 
todo lo que se refiere a nuestra experiencia religiosa; sabe a quién amamos y servimos (MS 
81, 1900). 

1-5 (Mat. 22: 14). 

Unos pocos fieles en Sardis.- 

Se presenta a la iglesia de Sardis como que tuviera en ella unas pocas personas fieles entre 
las muchas que, por así decirlo, se habían vuelto descuidadas e insensibles a sus 
obligaciones para con Dios. "Tienes unas pocas personas en Sardis que no han manchado 
sus vestiduras; y andarán conmigo en vestiduras blancas, porque son dignas". ¿Quién es tan 
favorecido como para ser contado entre esas pocas personas en Sardis? ¿Eres tú? ¿Soy yo? 
¿Quiénes están entre ese número? ¿No es mejor para nosotros que averigüemos este asunto 
para que podamos saber a quiénes se refiere el Señor cuando dice que unas pocas personas 
no han manchado sus ropas blancas del carácter? (MS 81, 1900). 

(Vers. 14-18.) Leed el tercer capítulo de Apocalipsis.- 

En el mensaje a la iglesia de Sardis se presentan dos grupos: los que tienen nombre que 
viven, pero están muertos; y los que se están esforzando para vencer. Estudiad este 
mensaje que se halla en el tercer capítulo de Apocalipsis. [Se cita Apoc. 3: 1-2.] ¿A quiénes 
se aplica eso de las cosas que están para morir, y qué ha hecho que lleguen a esa 
condición? Se da la explicación: "No he hallado tus obras perfectas delante de Dios". [Se 
citan los vers. 3-5.] 

Este mensaje se envía a la iglesia de la actualidad. Exhorto a nuestros miembros de iglesia 
que lean todo el tercer capítulo de Apocalipsis, y que le den una aplicación. El mensaje a la 



iglesia de Laodicea se aplica especialmente al pueblo de Dios de hoy día. Es un mensaje 
para los cristianos de nombre que han llegado a parecerse tanto al mundo que no se puede 
ver diferencia [se citan los vers. 14-18) (RH 20-8-1903). 

3 (Heb. 3: 6; 4: 14; 10: 23). 

Afírmate en la promesa.- 

"Acuérdate, pues, de lo que has recibido y oído; y guárdalo y arrepiéntete". Los que han 
nacido de nuevo recuerdan con qué gozo y alegría recibieron la luz del cielo y cuán deseosos 
estaban de contar a todos acerca de su felicidad... 

"Guárdalo". No significa, guarda tus pecados, 401 sino guarda el consuelo, la fe, la 
esperanza que Dios te ha dado en su Palabra. Nunca te desanimes. Un hombre desanimado 
no puede hacer nada. Satanás está procurando desanimaros diciendo que es inútil servir a 
Dios, que no vale la pena, y que da lo mismo buscar los placeres y gozos de este mundo. 
Pero "¿qué aprovechará al hombre si ganare todo el mundo, y perdiere su alma?" Podéis 
disfrutar de placeres mundanos a expensas del mundo futuro; pero ¿podréis permitiros pagar 
tal precio? 

Debemos "guardar" toda la luz que recibimos del cielo y vivir a la altura de ella. ¿Por qué? 
Porque Dios quiere que nos aferremos a la verdad eterna y actuemos como la mano 
ayudadora del Señor, comunicando la luz a aquellos que no conocen su amor hacia ellos. 
Cuando os entregasteis a Cristo hicisteis una promesa en la presencia del Padre, el Hijo y el 
Espíritu Santo: los tres grandes Dignatarios personales del cielo. "Guardad" firmemente esa 
promesa. 

"Y arrepiéntete". Nuestra vida debe ser una vida de arrepentimiento y humildad continuos. 
Necesitamos arrepentirnos constantemente para que podamos ser constantemente 
victoriosos. Cuando tenemos verdadera humildad logramos la victoria. El enemigo nunca 
puede arrancar de la mano de Cristo a aquel que sencillamente confía en las promesas del 
Señor. Si la persona confía y procede con obediencia, la mente será sensible a las 
impresiones divinas y la luz de Dios resplandecerá para alumbrar el entendimiento. ¡Qué 
privilegios tenemos en Cristo Jesús¡ 

Un verdadero sentimiento de arrepentimiento delante de Dios no nos mantiene en 
servidumbre haciéndonos sentir como las personas en un cortejo fúnebre. Debemos estar 
alegres y no tristes; pero todo el tiempo debemos estar tristes porque después de que Cristo 
dio su preciosa vida por nosotros entregamos tantos años de nuestra vida a las potestades 
de las tinieblas. Debemos sentir pesar en el corazón cuando recordamos que después de 
que Cristo dio todo lo suyo por nuestra redención, usamos en el servido del enemigo algo del 
tiempo y de las capacidades que el Señor nos confió como talentos para usar para la gloria 
de su nombre. Debemos arrepentirnos porque no nos hemos esforzado en toda forma 
posible para familiarizarnos con la preciosa verdad que nos capacita para emplear aquella fe 
que obra por el amor y purifica el alma. 

Cuando vemos almas alejadas de Cristo debemos ponernos en su lugar y sentir 
arrepentimiento en su favor delante de Dios, y no descansar hasta que las llevemos al 
arrepentimiento. Si hacemos todo lo que podamos y sin embargo no se arrepienten, el 
pecado está a la puerta de ellas; pero todavía debemos sentir dolor de corazón debido a su 
condición, mostrándoles cómo arrepentirse y tratando de guiarlas paso tras paso a Jesucristo 
(MS 92, 1901). 

 

4. 

Ver EGW com. cap. 19: 7-9; Heb. 2: 14-18. 



4- 5 (Luc. 12: 8). 

 Verdaderos, leales y fieles.- 

[Se cita Apoc. 3: 4-5.] Esta es la recompensa que será dada a los que han obtenido un 
carácter puro e intachable, quienes ante el mundo se han aferrado a la fe. Jesucristo 
confesará sus nombres delante del Padre y delante de sus ángeles. Han sido verdaderos, 
leales y fieles. En medio de acusaciones y de buenos informes han practicado y enseñado la 
verdad (MS 26, 1905). 

(2 Cor. 4: 17-18.) Un eterno peso de gIoria.- 

"Tienes unas pocas personas en Sardis que no han manchado sus vestiduras; y andarán 
conmigo en vestiduras blancas, porque son dignas". Se les confiere este honor debido a su 
fe. En esta vida no se jactaron ni su alma se envaneció. Con intenso deseo, con fe pura y 
santa se aferraron a la promesa de riquezas eternas. Su único deseo era ser como Cristo. 
Siempre mantuvieron en alto la norma de justicia. Les es dado un eterno peso de gloria 
porque en la tierra anduvieron con Dios guardándose sin mancha en el mundo, revelando a 
sus prójimos la justicia de Cristo. De esas personas declara el Salvador: "Andarán conmigo 
en vestiduras blancas, en el mundo que he preparado para ellas" [se cita Apoc. 3: 5] (RH 
10-8-1905). 

4-5, 10 (1 Cor. 10: 12-13). 

La promesa de victoria.- 

[Se cita Apoc. 3: 4-5.] Estas palabras se dan para las personas que aún están relacionadas 
con el mundo, sujetas a tentaciones e influencias que son engañosas y alucinantes. Mientras 
mantengan fija su atención en Aquel que es su sol y su escudo, las tinieblas y la oscuridad 
que las rodean no dejarán una mancha ni una mácula en sus vestiduras. Caminarán con 
Cristo; orarán, creerán y trabajarán para salvar a las almas que están a punto de perecer. 
Están tratando de 402 romper las ataduras con que Satanás las ha ligado, y no serán 
avergonzadas si por fe hacen de Cristo su compañero. El gran engañador presentará 
constantemente tentaciones y engaños para echar a perder la obra del ser humano; pero si 
éste confía en Dios, si es manso, humilde y dócil de corazón, si persevera en el camino del 
Señor, el cielo se regocijará porque ganará la victoria. Dios dice: "Andará conmigo de 
blanco, con vestiduras inmaculadas, porque es digno" (MS 97, 1898). 

5 (cap. 13-8; ver EGW com. cap. 7: 9; 20: 12-15). 

Ángeles que pesan el valor moral.- 

Cristo dice de los vencedores: "No borraré su nombre del libro de la vida". Los nombres de 
todos los que alguna vez se entregaron a Dios, están escritos en el libro de la vida y sus 
caracteres están desfilando ahora delante de él. Los ángeles de Dios están pesando el valor 
moral; están observando el desarrollo del carácter en aquellos que ahora viven, para ver si 
sus nombres pueden ser conservados en el libró de la vida. Se nos concede un tiempo de 
gracia para lavar las ropas de nuestro carácter y emblanquecerlas en la sangre del Cordero. 
¿Quién está haciendo esta obra? ¿Quién se está separando del pecado y del egoísmo? (HS 
138). 

6, 13, 22. 

Ver EGW com. cap. 2: 7, 11, 17, 29. 



8. 

Una puerta abierta.- 

El Testigo fiel y verdadero declara: "He aquí, he puesto delante de ti una puerta abierta". 
Agradezcamos a Dios con corazón, alma y voz; y aprendamos a acercarnos a él como por 
una puerta abierta, creyendo que podemos ir a él libremente con nuestras peticiones, y que él 
oirá y contestará. Mediante una fe viviente en su poder para ayudar, recibiremos fortaleza 
para reñir las batallas del Señor con la confiada seguridad de la victoria (RH 9-7-1908). 

(Heb. 10: 19-20.) La puerta de comunicación.- 

El testigo fiel nos ha dado la seguridad de que ha puesto ante nosotros una puerta abierta 
que nadie puede cerrar. Muchos de los privilegios del mundo se les pueden negar a los que 
están procurando ser fieles a Dios; su camino puede ser obstruido y su obra estorbada por 
los enemigos de la verdad, pero no hay poder capaz de cerrar la puerta de comunicación 
entre Dios y sus almas. El cristiano puede cerrar esa puerta complaciéndose en el pecado o 
rechazando la luz del cielo; puede apartar sus oídos para no escuchar el mensaje de verdad, 
y así puede cortar la conexión entre Dios y su alma... Ni el hombre ni Satanás pueden cerrar 
la puerta que Cristo ha abierto para nosotros (RH 26-3-1889). 

Luz de los umbrales del cielo.- 

[Se cita Apoc. 3: 8-9.] Cada vez que seamos tentados, tenemos esta puerta abierta para 
contemplar. Ningún poder puede ocultar de nosotros la luz de la gloria que brilla procedente 
de los umbrales del cielo a lo largo de toda la escalera que debemos subir, pues el Señor nos 
ha dado fortaleza en su fortaleza, valor en su valor, luz en su luz. Cuando los poderes de las 
tinieblas sean vencidos, cuando la luz de la gloria de Dios inunde el mundo, veremos y 
entenderemos más claramente de lo que lo hacemos hoy. Si sólo comprendiéramos que la 
gloria de Dios nos rodea, que el cielo está más cerca de la tierra de lo que suponemos, 
tendríamos un cielo en nuestros hogares mientras nos preparamos para el cielo de lo alto 
(MS 92, 1901). 

14-18 (ver EGW com. vers. 1-5; 2 Cor. 5: 17). 

Se revela nuestra condición.- 

El mensaje para la iglesia laodicense revela nuestra condición como pueblo [de Dios] (RH 
15-12-1904). 

Mensaje para los ociosos en la viña.- 

Se envía el mensaje laodicense a los ociosos en la viña del Señor (MS 26, 1905). 

(Rom. 2: 17-24.) Aplicación del mensaje laodicense.- 

El mensaje para la iglesia laodicense es aplicable para todos los que han tenido gran luz y 
muchas oportunidades, y sin embargo no las han apreciado (RH 11-3-1902). 

(Cap. 2: 4-5.) Falta el fervor del amor.- 

El mensaje para la iglesia de Laodicea es aplicable a nuestra condición. Cuán claramente se 
describe la condición de los que piensan que tienen toda la verdad, que se enorgullecen de 
su conocimiento de la Palabra de Dios, pero cuyo poder santificador no ha sido sentido en 
sus vidas. Falta en sus corazones el fervor del amor de Dios; pero este fervor del amor es 
precisamente lo que hace del pueblo de Dios la luz del mundo (RH 23-7-1889). 

El mensaje laodicense para adventistas.- 



El mensaje para la iglesia de Laodicea es sumamente aplicable para nosotros como pueblo. 
Ha sido presentado delante de nosotros durante mucho tiempo; pero no se le ha prestado la 
debida atención. Cuando la obra de arrepentimiento sea ferviente y profunda, 403 los 
miembros de la iglesia comprarán individualmente las ricas mercaderías del cielo. [Se cita 
Apoc. 3: 18.] Oh, cuántos contemplan las cosas de una manera distorsionada, en la forma en 
que Satanás quiere que las vean. 

Podéis manifestar gran celo en el esfuerzo misionero, y sin embargo debido a que ese 
esfuerzo está contaminado con egoísmo y tiene un pronunciado sabor al yo, no es nada a la 
vista de Dios, pues es una ofrenda manchada y corrupta. A menos que la puerta del corazón 
esté abierta para Jesús, a menos que él ocupe el templo del alma, a menos que el corazón 
esté lleno de sus atributos divinos, cuando las acciones humanas sean pesadas en las 
balanzas del cielo serán declaradas "faltas". El amor de Cristo os haría ricos; pero muchos 
no comprenden el valor de su amor. Muchos no se dan cuenta de que el espíritu que 
albergan está destituido de la humildad y la mansedumbre de Cristo, destituido del amor que 
los convertiría en canales de luz (MS 33, 1894). 

(2 Ped. 3: 11.) ¿Ha cometido Dios un error?.- 

El mensaje a Laodicea se aplica a la iglesia de este tiempo. ¿Creéis este mensaje? ¿Es éste 
el sentir de vuestros corazones? ¿O estáis diciendo constantemente: Nosotros somos ricos y 
enriquecidos, y no tenemos necesidad de ninguna cosa? ¿Es en vano que la declaración de 
verdad eterna haya sido dada a esta nación para ser llevada a todas las naciones del 
mundo? Dios tiene un pueblo escogido y lo hace depositario de una verdad llena de 
resultados eternos; se le ha dado la luz que debe iluminar el mundo. ¿Ha cometido Dios un 
error? ¿Somos ciertamente sus instrumentos escogidos? ¿Somos los hombres y las mujeres 
que deben llevar al mundo los mensajes de Apocalipsis catorce, para proclamar el mensaje 
de salvación a los que están al borde de la ruina? ¿Procedemos como si lo fuéramos? (MS 
51, 1901). 

Oidores, pero no hacedores.- 

El mensaje a Laodicea se aplica a todos los que dicen guardar la ley de Dios, pero no son 
hacedores de ella. No debemos ser egoístas en nada. Cada aspecto de la vida cristiana 
debe ser una ejemplificación de la vida de Cristo. Si no lo es, oiremos las terribles palabras: 
"No os conozco" (RH 17-10- 1899). 

Una experiencia religiosa insípida.- 

El mensaje a la iglesia de Laodicea se aplica más decididamente a aquellos cuya experiencia 
religiosa es insípida, que no dan un decidido testimonio en favor de la verdad (Carta 98, 
1901). 

(Isa. 65: 5; Luc. 18: 11-12.) "Escuchad, oh, escuchad".- 

Os digo en el nombre del Señor que los que han tenido gran luz están hoy día en el 
estado descrito por Cristo en su mensaje a la iglesia laodicense. Piensan ser ricos y que 
están enriquecidos, y creen que no tienen necesidad de nada. Cristo os habla. Escuchad, 
oh, escuchad -si es que tenéis algún aprecio por vuestras almas,- las palabras del gran 
Consejero, y proceded de acuerdo con ellas [se cita Apoc. 3:18) (Carta 5, 1897). 

Para eliminar de la iglesia el fanatismo.- 

El propósito del mensaje a los laodicenses fue para eliminar de la iglesia... influencias 
fanáticas; pero el esfuerzo de Satanás ha sido corromper el mensaje y destruir su influencia. 
A él le agradaría que personas fanáticas recibieran el testimonio y lo usaran en la causa de él 
antes que tenerlos siempre en un estado de tibieza.  He visto que no era el propósito del 



mensaje hacer que un hermano se erigiera como juez de su hermano para decirle qué debe 
hacer y hasta dónde debe ir, sino para que cada individuo escudriñe su propio corazón y se 
ocupe de su propia obra individual (2SG 223). 

¡Quiebra!- 

Muchos son laodicenses que viven en un estado de autoengaño espiritual. Se visten con las 
vestiduras de su propia justicia, imaginándose que son ricos y están enriquecidos y no 
necesitan nada, cuando [lo que] necesitan [es] aprender de Jesús diariamente, de su 
humildad y mansedumbre; de lo contrario se encontrarán en quiebra y toda su vida habrá 
sido una mentira (Carta 66, 1894). 

Religión autopomposa.- 

El amor al yo excluye el amor a Cristo. Los que viven para el yo son clasificados a la cabeza 
de la iglesia laodicense, cuyos miembros son tibios, ni fríos ni calientes. El ardor del primer 
amor ha caído en un egotismo egoísta. El amor de Cristo en el corazón se expresa en las 
acciones. Si el amor por Cristo es apagado, el amor por aquellos por quienes Cristo ha 
muerto se degenerará. Quizá haya una apariencia admirable en favor del celo y las 
ceremonias; pero esa es la sustancia de su autopomposa religión. Cristo los presenta como 
que le producen náuseas [se cita Apoc. 3:17-18] (MS 61, 1898). 404 

(Prov. 30: 12; Abd. 3.) El ensalzamiento propio, un elemento peligroso.- 

El ensalzamiento propio es un elemento peligroso. Mancha todo lo que toca. Es el vástago 
del orgullo, y procede tan hábilmente que, a menos que se esté en guardia contra él, se 
posesionará de los pensamientos y regirá las acciones. 

El mensaje laodicense debe ser proclamado con poder, pues se aplica especialmente ahora. 
Ahora, más que nunca antes, se ven orgullo, ambición mundana, ensalzamiento propio, 
perfidia, hipocresía y engaño. Muchos pronuncian grandes palabras ampulosas de vanidad, 
y dicen: "Yo soy rico, y me he enriquecido, y de ninguna cosa tengo necesidad"; sin embargo, 
son desventurados, miserables, pobres, ciegos y desnudos (RH 25-9-1900). 

(Ecl. 10: 1; Mat. 7: 1-5.) Amor al yo, autoengaño y autojustificación.- 

Aquellos a quienes Cristo amonesta, tienen algunas cualidades excelentes; pero son 
neutralizadas por todos los que tienen un amor al yo enfermizo, autoengaño y 
autojustificación debido a un gran descuido en ayudar a los hermanos en el servicio de Dios 
mediante palabras y hechos animadores. Hay una mosca muerta en el perfume. Están 
siendo pesados por Aquel que nunca comete un error. El presenta el resultado de las 
acciones que demuestran que el amor de Cristo no es un principio permanente en el alma. 
Dios os exhorta a que aprendáis la mansedumbre de Cristo. Eliminad vuestra tendencia a ver 
los errores de otros. Enfocad vuestra atención en vuestros propios defectos. Vuestra justicia 
propia produce náuseas al Señor Jesucristo. [Se cita Apoc. 3: 15-18.] Estas palabras se 
aplican a las iglesias y a muchos que están en cargos de responsabilidad en la obra de Dios 
(MS 108, 1899). 

Novicios espirituales.- 

Hay un gran número de llamados cristianos que en realidad no siguen a Jesús. No llevan la 
cruz movidos por una debida abnegación y un verdadero sacrificio propio. Aunque hacen 
gran alarde de ser cristianos fervientes, entretejen en la trama de sus caracteres tantas 
hebras de sus propias imperfecciones, que se echa a perder el bello modelo. De ellos dice 
Cristo: "Os jactáis de ser ricos y estar enriquecidos con supuestas victorias espirituales; pero 
en realidad no sois ni fríos ni calientes, sino que estáis llenos de una vana fatuidad. A menos 
que os convirtáis, no podréis ser salvos, pues estropearíais el cielo con vuestra profana 



sabiduría. No puedo aprobar vuestro espíritu y vuestra obra. No procedéis de acuerdo con 
el Ejemplo divino. Estáis siguiendo un molde que sólo es de vuestra propia invención. 
Porque sois tibios, debo escupiros de mi boca". 

Agradezcamos al Señor porque aunque esta clase es tan numerosa, aún hay tiempo para el 
arrepentimiento. Dice Jesús: "Yo, vuestro Redentor, conozco vuestras obras. Estoy 
familiarizado con los motivos que os impulsan a declarar jactanciosamente en cuanto a 
vuestra condición espiritual: 'Yo soy rico, y me he enriquecido, y de ninguna cosa tengo 
necesidad'. 'No sabes que eres un desventurado, miserable, pobre, ciego y desnudo' ". 

Los que están en esta condición ignoran voluntariamente. No disciernen el verdadero 
carácter del pecado. Con sus faltas constantemente representan mal el carácter de Cristo y 
lo exponen a la vergüenza pública. Profesan tener un conocimiento de la verdad; sin 
embargo, proceden con espíritu de novicios. No parecen comprender la verdad que debe ser 
expresada con palabras y hechos para mostrar una clara diferencia entre el que sirve a Dios 
y el que no le sirve. Falsamente pretenden tener cada bendición y privilegio del cristiano, 
cuando, como representantes de Cristo, no son ricos en gracia espiritual ni en buenas obras. 
Son desventurados, pobres, ciegos, lisiados. ¡Cuán triste es su caso! Se guían por su propia 
luz. 

Pero a pesar de su ignorancia voluntaria no son dejados por el Señor sin advertencias y 
consejos adicionales (MS 138, 1902). 

15. 

  El monte de la visión.- 

Si cada persona que tiene influencia pudiera ascender a algún monte [para recibir una] visión 
desde donde pudiera contemplar todas sus obras como Cristo las contempla cuando declara: 
"Conozco tus obras"; si el obrero pudiera rastrear de causa a efecto cada palabra y acto 
objetaba, el espectáculo le resultaría insoportable (MS 128, 1903). 

15-16 (Mat. 6: 22-24). 

Peor que incrédulos.- 

Los cristianos a medias son peor que los incrédulos, pues sus palabras engañosas y su 
posición evasiva descarrían a muchos. El incrédulo se muestra tal como es. El cristiano tibio 
engaña a ambas partes. Ni es un buen mundano ni un buen cristiano. Satanás lo usa para 
hacer una obra que ningún otro puede hacer (Carta 44, 1903).405 

(Luc. 13: 24-30.) Suerte de los cristianos a medias.- 

Existen aquellos que aunque dicen servir a Dios están testificando contra él. A los tales se 
les da el mensaje de la iglesia laodicense. Cristo dice: "Conozco tus obras, que ni eres frío ni 
caliente". Cuando el ángel castigador pase por la tierra, Cristo no podrá decir de ellos: "No 
los toques. Los tengo esculpidos en las palmas de mis manos". No. El dice de esos 
cristianos a medias: "Los escupiré de mi boca. Me repugnan" (Carta 44, 1903). 

Muertos en delitos y pecados.- 

La Palabra de Dios es letra muerta para los que no la practican. Cristo dice a éstos: "¡Ojalá 
fueses frío o caliente! Pero por cuanto eres tibio, y no frío ni caliente, te vomitaré de mi 
boca". No puede presentar el caso de ellos ante el Padre. Si comprendieran que son 
pecadores, podría interceder en su favor y el Señor los despertaría con su Espíritu Santo; 
pero son peores que muertos en delitos y pecados. Escuchan la Palabra, pero no la aplican 
a sí mismos; antes bien, aplican la Palabra hablada a sus prójimos (MS 163a, 1898). 



15-20 (Juan 4: 13-14). 

Una fuente de agua viva.- 

La condición de muchos de aquellos que pretenden ser los hijos de Dios, es exactamente 
presentada por el mensaje a la iglesia laodicense. Delante de los que sirven a Dios se 
exponen verdades de valor inestimable. Si esas verdades son llevadas a la vida práctica, 
demuestran la diferencia que hay entre el que sirve a Dios y el que no le sirve. 

La tierra no está más entrecruzada con vetas de oro que el campo de la revelación con vetas 
de verdad preciosa. La Biblia es el depósito de las inescrutables riquezas de Dios. Pero los 
que tienen un conocimiento de la verdad no la comprenden tan plenamente como podrían. 
No hacen que el amor de Cristo penetre en el corazón y la vida. 

El estudiante de la Palabra se encuentra inclinado sobre una fuente de agua viva. La iglesia 
necesita beber profundamente de la espiritualidad de la Palabra. Su servicio a Dios necesita 
ser muy diferente de la experiencia religiosa insípida, sin vida, apática que hace que muchos 
creyentes sean muy poco diferentes de los que no creen, muy similares en espíritu a los 
inconversos (MS 117, 1902). 

15-21. 

El mensaje a Laodicea debe ir al mundo.- 

Ha estado resonando el mensaje a Laodicea. Tomad este mensaje en todas sus fases y 
propagadlo a la gente doquiera la Providencia abra el camino. La justificación por la fe y la 
justicia de Cristo son los temas que deben presentarse a un mundo que perece (Carta 24, 
1892). 

15-22 (Col. 4: 12-13). 

Trabajo perdido en la iglesia de Laodicea.- 

[Se cita Apoc. 3: 15-22.] Este es el testimonio dado acerca de la iglesia de Laodicea. Esta 
iglesia había sido fielmente instruida. En su carta a los colosenses, Pablo escribió: "Os 
saluda Epafras, el cual es uno de vosotros, siervo de Cristo, siempre rogando 
encarecidamente por vosotros en sus oraciones, para que estéis firmes, perfectos y 
completos en todo lo que Dios quiere. Porque de él doy testimonio de que tiene gran 
solicitud por vosotros, y por los que están en Laodicea, y los que están en Hierápolis". 

La obra hecha en la iglesia de Laodicea fue amplia y excelente. A sus miembros se les dio la 
exhortación: "Sed, pues, vosotros perfectos, como vuestro Padre que está en los cielos es 
perfecto". Pero la iglesia no continuó en la obra que comenzaron los mensajeros de Dios. 
Los laodicenses escuchaban; pero se apropiaron de la verdad y no llevaron a cabo la 
instrucción que se les dio. El resultado que siguió es el que con seguridad siempre ocurre 
cuando se rechazan las advertencias y los ruegos del Señor (MS 128, 1903). 

17 (Rom. 11: 20; 12: 3, 16). 

Agotando la paciencia de Dios.- 

Cristo ve lo que el hombre no ve. Ve los pecados en los que debe haber arrepentimiento, 
pues de lo contrario agotarán la paciencia de un Dios magnánimo. Cristo no puede admitir los 
nombres de aquellos que están satisfechos con su suficiencia propia. No puede suplicar en 
favor de gente que no siente necesidad de su ayuda, pues piensan que saben y poseen todo 
(RH 23-7-1889). 



17-20. 

¿Abriremos la puerta del corazón?.- 

Debemos eliminar a los compradores y vendedores del templo del alma para que Jesús 
pueda morar con nosotros. Ahora está a la puerta del corazón como un comerciante 
celestial. Dice: "He aquí, yo estoy a la puerta y llamo; si alguno oye mi voz y abre la puerta, 
entraré a él, y cenaré con él, y él conmigo". "Abridme; comprad de mí las mercancías 
celestiales; comprad de mí el oro probado en el fuego". Comprad fe y amor, los preciosos y 
bellos atributos de nuestro Redentor, que nos capacitarán para encontrar nuestro 406 camino 
para penetrar en los corazones de los que no lo conocen, que son fríos y están alejados de él 
debido a la incredulidad y el pecado. Nos invita a comprar las vestiduras blancas, que son su 
gloriosa justicia, y el colirio para que podamos discernir cosas espirituales. Oh, ¿no 
abriremos la puerta del corazón a este visitante celestial? (BE 15-1-1892). 

18 (Isa. 55: 1 ; Juan 14: 6). 

El vendedor de tesoros invalorables.- 

El gran Vendedor de riquezas espirituales está invitándoos a que le deis admisión. [Se cita 
Apoc. 3: 18.]... El Salvador viene con joyas de verdad del valor más elevado, que contrastan 
con todo lo falsificado, con todo lo que es espurio. Viene a cada casa, a cada puerta; está 
llamando, presentando su tesoro invalorable, instando: "Comprad de mí" (Carta 66, 1894). 

Las valiosas mercancías del cielo.- 

A nuestras iglesias se ofrecen las mercancías del cielo. Cada individuo necesita demostrar 
un decidido interés en la invitación de Cristo. Hermanos y hermanas, ¿están encauzados 
vuestros pensamientos así? "Estas palabras decididas e incisivas no se aplican a mí; estoy 
en una condición espiritual bastante buena, aunque quizá no tenga todo el fervor y el celo 
que algunos tienen. Creo en la verdad. Aquellos a quienes pertenece ese mensaje pueden 
recibirlo. Creo que algunos lo necesitan". Vosotros los que pensáis y razonáis así, estad 
seguros de que sois precisamente aquellos que necesitan este mensaje. Mientras las 
costosas mercancías del cielo están expuestas ante vosotros, acercaos y comprad lo que 
habéis perdido: el oro del amor y de la fe y las vestiduras blancas que son la justicia de Cristo 
(Carta 30a, 1892). 

Virtudes que faltan entre nosotros.- 

El oro que Jesús quiere que compremos de él es el oro refinado en fuego; es el oro de la fe y 
el amor, que no tiene ninguna sustancia contaminadora mezclada con él. Las vestiduras 
blancas son la justicia de Cristo, el traje de bodas que sólo Cristo puede dar. El colirio es el 
verdadero discernimiento espiritual que tanto falta entre nosotros, pues las cosas espirituales 
deben discernirse espiritualmente (RH 1-4-1890). 

(Isa. 64: 6; Fil. 3: 9.) Amplia provisión para todos.- 

El testigo verdadero ha dicho: "Te aconsejo que de mí compres oro refinado en fuego, para 
que seas rico, y vestiduras blancas para vestirte, y que no se descubra la vergüenza de tu 
desnudez". ¿Cuál es la vergüenza de esta desnudez y pobreza? Es la vergüenza de 
revestimos con justicia propia y de separarnos de Dios, cuando él ha hecho amplia provisión 
para todos los que reciben su bendición (HS 139). 

(Cap. 7: 14.) Consejo animador para la iglesia.- 

El consejo del testigo verdadero está lleno de ánimo y consuelo. Las iglesias aún pueden 
obtener el oro de la verdad, la fe y el amor y ser ricas en tesoros celestiales. "Te aconsejo 



que de mí compres oro... para que seas rico, y vestiduras blancas para vestirte, y que no se 
descubra la vergüenza de tu desnudez". Las vestiduras blancas son la justicia de Cristo que 
debe ser labrada en el carácter. La pureza de corazón y de motivos caracterizará a todo 
aquel que esté lavando sus ropas y las esté emblanqueciendo en la sangre del Cordero (RH 
24-7-1888). 

(Isa. 61: 10; Zac. 3: 4-5.) Tejido en los telares del cielo.- 

No hay nada en nosotros con que podamos vestir el alma de modo que no aparezca su 
desnudez. Debemos recibir el manto de justicia tejido en los telares del cielo, el mismo manto 
inmaculado de Injusticia de Cristo (RH 19-7-1892). 

(Mat. 6: 22; Sant. 1: 23-25.) Puntos de vista correctos para la conciencia.- 

El ojo es la conciencia sensible, la luz interior de la mente; de su correcta visión de las cosas 
depende la salud espiritual de toda el alma y el ser. El "colirio", la Palabra de Dios, al ser 
aplicado aviva la conciencia porque convence de pecado; pero la aplicación es necesaria 
para que se produzca la curación, y la persona viva con sinceridad de propósito para la gloria 
de Dios. El pecador que se contempla a sí mismo en el gran espejo moral de Dios, se ve 
como Dios lo ve, y se arrepiente delante de él y tiene fe en nuestro Señor Jesucristo... 

Los laodicenses... no estaban enteramente ciegos, pues de lo contrario el colirio no hubiera 
servido de nada para restaurarles la vista y capacitarlos para discernir los verdaderos 
atributos de Cristo. Cristo dice: Renunciando a tu suficiencia propia, abandonando todas las 
cosas, no importa cuán queridas te sean, puedes comprar el oro, las vestiduras y el colirio 
para que pueda ver (RH 23-11-1897). 

18-20. 

Un mercader cargado de riquezas.- 

El gran Redentor se presenta a sí mismo como un mercader celestial cargado de riquezas, 
que va de casa en casa presentando sus invalorables mercancías [se cita Apoc. 3: 18-22] 
(RH 23-7-1889). 407 

(Job 22: 21-25.) Llamado a la puerta del corazón.- 

El Señor llama a la puerta de tu corazón, deseando entrar para poder impartir riquezas 
espirituales a tu alma. Anhela ungir los ojos ciegos para que disciernas el santo carácter de 
Dios en su ley y entiendáis el amor de Cristo que ciertamente es el oro refinado en fuego (RH 
25-2-1890). 

(Isa. 13: 12; Mat. 13: 45-46.) Riquezas espirituales para el alma.- 

Jesús está yendo de puerta en puerta deteniéndose frente al templo de cada alma y 
proclamando: "Yo estoy a la puerta y llamo". Como un mercader celestial expone sus tesoros 
y clama: "Te aconsejo que de mí compres oro refinado en fuego, para que seas rico, y 
vestiduras blancas para vestirte, y que no se descubra la vergüenza de tu desnudez". El oro 
que ofrece es sin impurezas, más precioso que el de Ofir, pues es la fe y el amor. Se invita al 
alma que se ponga las vestiduras blancas que son el manto de justicia de Cristo, y el aceite 
para ungir es el aceite de la gracia de Cristo, que dará visión espiritual al alma que está 
cegada y en tinieblas para que pueda distinguir entre la obra del Espíritu de Dios y del 
espíritu del enemigo. "Abre tus puertas", dice el gran Mercader, el poseedor de riquezas 
espirituales, "y haz tus negocios conmigo. Soy yo, tu Redentor, quien te aconseja que 
compres de mí" (RH 7-8-1894). 

18-21 (Fil. 3: 12-15). 



El conflicto es para nosotros.- 

El Testigo verdadero infunde ánimo a todos los que están procurando caminar por la senda 
de humilde obediencia, mediante la fe en su nombre. El declara: "Al que venciere, le daré 
que se siente conmigo en mi trono, así como yo he vencido, y me he sentado con mi Padre en 
su trono". 

Estas son las palabras de nuestro Sustituto y Fiador. Aquel que es la divina Cabeza de la 
iglesia, el más poderoso de los vencedores, quiere que sus seguidores vean su vida, sus 
esfuerzos, sus actos de abnegación, sus luchas y sufrimientos causados por el desprecio, por 
el rechazo, el ridículo, la burla, los insultos, los remedos, las falsedades mientras subía la 
cuesta del Calvario hasta el lugar de la crucifixión, para que ellos pudieran ser animados a 
proseguir hacia adelante a la meta del premio y la recompensa de los vencedores. La 
victoria queda asegurada por la fe y la obediencia. 

Apliquemos las palabras de Cristo a nuestros casos individuales. ¿Somos pobres, y ciegos, y 
desventurados, y miserables? Entonces, busquemos el oro y las vestiduras blancas que él 
ofrece. La obra de vencer no está restringida a la era de los mártires. El conflicto es para 
nosotros, en estos días de sutiles tentaciones hacia la mundanalidad, la seguridad egoísta, la 
complacencia del orgullo, la ambición, falsas doctrinas e inmoralidad en la vida (RH 
24-7-1888). 

(Cant. 6: 10; Isa. 1: 16-19.) Una esperanza de reforma.- 

La iglesia debe brillar, y brillará "hermosa como la luna, esclarecida como el sol, imponente 
como ejércitos en orden". Los siervos de Dios, como colaboradores con Cristo, deben 
eliminar la maldición que ha hecho que la iglesia sea tan tibia. [Se cita Apoc. 3: 15-19.] El 
castigo revela una esperanza de reforma [se citan los vers. 20-21] (Carta 130, 1902). 

El mensaje a los laodicenses produce frutos.- 

Vi que este llamado a la iglesia de Laodicea afectará a las almas. Dios espera que 
manifestemos un celo decoroso. Debemos arrepentirnos, desechar todas nuestras 
susceptibilidades, comprender nuestra indigencia, comprar oro para que seamos ricos, colirio 
para que podamos ver y vestiduras blancas para vestirnos (Carta 2, 1851). 

(Mat. 25: 1-12.) Esperanza para los laodicenses.- 

[Se cita Apoc. 3: 15-17.] Sin embargo, el caso de los que son reprochados no es sin 
esperanza; no está más allá de los alcances del gran Mediador. El dice: "Yo te aconsejo que 
de mí compres oro refinado en fuego, para que seas rico, y vestiduras blancas para vestirte, y 
que no se descubra la vergüenza de tu desnudez; y unge tus ojos con colirio, para que veas". 
Aunque los llamados seguidores de Cristo están en una condición deplorable, sin embargo, 
no están en un aprieto tan desesperado como estuvieron las vírgenes insensatas cuyas 
lámparas se estaban apagando y no había tiempo para reponer el aceite de sus lámparas. 
Cuando llegó el novio las que estaban listas entraron con él a la boda; pero cuando llegaron 
las insensatas la puerta estaba cerrada, y ya era demasiado tarde para poder entrar. 

Pero el consejo del Testigo verdadero no presenta a los que son tibios como si su caso fuera 
desesperado. Todavía hay una oportunidad para remediar esa condición, y el mensaje 
laodicense está lleno de ánimo, pues la iglesia reincidente todavía puede comprar el 408 oro 
de la fe y el amor, todavía puede disponer del manto blanco de la justicia de Cristo para que 
no aparezca la vergüenza de su desnudez. La pureza de corazón y de motivos aún, pueden 
caracterizar a los que son indiferentes y se esfuerzan por servir [al mismo tiempo] a Dios y a 
Mamón. Aún pueden lavar sus vestiduras del carácter y pueden emblanquecerlas en la 
sangre del Cordero (RH 28-8-1894). 



Hay esperanza para nuestras iglesias si prestan atención al mensaje dado a los laodicenses 
(MS 139, 1903). 

20 (cap. 22: 17; Prov. 1: 23-33). 

¿Malgastaría los talentos de Dios?.- 

El Testigo verdadero dice: "He aquí, yo estoy a la puerta y llamo". Cada advertencia, 
reproche y súplica de la Palabra de Dios o mediante sus mensajeros comisionados, es un 
llamado a la puerta del corazón; es la voz de Jesús que pide entrada. Con cada llamado 
desoído se debilita más y más vuestra determinación de abrir. Si no se presta atención 
inmediatamente a la voz de Jesús, llega a confundirse en la mente con una multitud de otras 
voces; los cuidados y las ocupaciones del mundo embargan la atención, y se desvanece la 
convicción. El corazón se hace menos impresionable, y cae en una inconsciencia religiosa 
en cuanto a la brevedad del tiempo y la gran eternidad que hay más allá. 

El Huésped celestial está ante vuestra puerta mientras que estáis amontonando obstáculos 
para estorbar su entrada. Jesús está llamando mediante la prosperidad que os da. Os colma 
con bendiciones para probar vuestra fidelidad, a fin de que puedan fluir de vosotros hacia 
otros. ¿Permitiréis que triunfe vuestro egoísmo? ¿Malgastaréis los talentos de Dios y 
perderéis vuestra alma debido al amor idólatra [egoísta] de las bendiciones que él ha dado? 
(RH 2-11-1886). 

No hay un mensaje desanimador para la iglesia.- 

No tenemos un mensaje desanimador para la iglesia. Aunque se han presentado reproches, 
advertencias y correcciones, sin embargo la iglesia ha permanecido como el instrumento de 
Dios para difundir la luz. El pueblo observador de los mandamientos de Dios ha hecho 
resonar una advertencia al mundo en todos los idiomas, en todas las lenguas y a todos los 
pueblos. La iglesia de Dios es un testigo viviente, un testimonio continuo: para convencer a 
los hombres, si es aceptado; para condenarlos, si es rechazado 

(MS 37, sin encuadernar). 
 

21. 

Ver EGW com. Rom. 8: 17; Gál. 6: 7-8; Heb. 4: 15. 
 

CAPÍTULO 4 

3. 

Ver EGW com. Rom. 3: 24-26. 
 

CAPÍTULO 5 

6 (Efe. 2: 5-6). 

El Cordero en medio del trono.- 

El Cordero de Dios es representado delante de nosotros como si estuviera en medio del trono 
de Dios. El es la gran ofrenda ritual por medio de la cual el hombre y Dios están unidos y en 
comunión. De esa manera se presenta a los seres humanos como sentados en los lugares 
celestiales en Cristo Jesús. Este es el lugar escogido para la reunión entre Dios y la 
humanidad (MS 7, 1898). 



8. 

Ver EGW com. cap. 8: 3-4. 
 

9-12. 

Ver EGW com. Heb. 1: 14. 

11 (cap. 7: 1-3; 16: 13-16; Heb. 1: 14; ver EGW com. Heb. 9: 24). 

Manos de ángeles unidas alrededor del mundo.- 

Juan escribe: "Miré, y oí la voz de muchos ángeles alrededor del trono". Ángeles estaban 
unidos en la obra de Aquel que había desatado los sellos y había tomado el libro. Cuatro 
ángeles poderosos retienen los poderes de esta tierra hasta que los siervos de Dios sean 
sellados en sus frentes. Las naciones del mundo están ávidas por combatir; pero son 
contenidas por los ángeles. cuando se quite ese poder restrictivo, vendrá un tiempo de 
dificultades y angustia. Se inventarán mortíferos instrumentos bélicos. Barcos serán 
sepultados en la gran profundidad con su cargamento viviente. Todos los que no tienen el 
espíritu de la verdad se unirán bajo el liderazgo de seres satánicos; pero serán retenidos 
hasta que llegue el tiempo de la gran batalla del Armagedón. 

Ángeles están circundando el mundo, rechazando las pretensiones de Satanás a la 
supremacía, las que presenta debido a la gran multitud de sus adeptos. No oímos las voces 
de esos ángeles, ni vemos con la vista natural la obra de ellos; pero sus manos están unidas 
alrededor del mundo, y con vigilancia que no duerme mantienen a raya a los ejércitos de 
Satanás hasta que se cumpla el sellamiento del pueblo de Dios. 

Los ministros de Jehová -ángeles tienen habilidad, poder y gran fortaleza- están 
comisionados para ir del cielo a la tierra con el 409 fin ministrar al pueblo de Dios. Se les ha 
dado la obra de retener el rabioso poder del que ha descendido como un león rugiente 
buscando a quien devorar. El Señor es un refugio para todos los que depositan su confianza 
en él. Les ordena que se escondan en él por un momento hasta que pase la indignación. 
Saldrá pronto de su lugar para castigar al mundo por su iniquidad. Entonces la tierra 
descubrirá su sangre y no encubrirá más sus muertos (Carta 79, 1900). 

El cielo es un lugar de intensa actividad.- 

Ojalá todos pudieran contemplar a nuestro precioso Salvador tal como es: un Salvador. Que 
su mano aparte el velo que oculta su gloria de nuestros ojos. Aparece en su elevado y santo 
lugar. ¿Qué veremos? Nuestro Salvador no está en actividad de e inactividad: está rodeado 
por seres celestiales, querubines y serafines, miríadas y miríadas de ángeles. 

Todos esos seres celestiales tienen un propósito superior a todos los demás, en el cual están 
intensamente interesados: la iglesia [de Cristo] en un mundo de corrupción. Todas esas 
huestes están al servicio del Príncipe del cielo, ensalzan al Cordero de Dios que quita el 
pecado del mundo. Están trabajando para Cristo, bajo su mandato, para salvar hasta lo sumo 
a todos los que dependen de él y creen en él. Estos seres celestiales se apresuran en su 
misión haciendo en favor de Cristo aquello que Herodes y Pilato hicieron contra él. Se unen 
para destacar el honor y la gloria de Dios. Están unidos en una santa alianza, en una 
grandiosa y sublime unidad de propósito, para mostrar el poder, la compasión, el amor y la 
gloria del Salvador crucificado y resucitado. 

Estos ejércitos del cielo ilustran con su servicio lo que debiera ser la iglesia de Dios. Cristo 
está trabajando en favor de ellos en los atrios celestiales, enviando a sus mensajeros a todas 
partes del globo para que ayuden a cada sufriente que acude a él en busca de ayuda, de vida 



espiritual y conocimiento. 

La iglesia de Cristo en la tierra está en medio de la oscuridad moral de un mundo desleal que 
está hollando la ley de Jehová, pero su Redentor, que ha comprado su rescate con el precio 
de su propia preciosa sangre, ha ordenado todo lo necesario para que su iglesia sea un 
cuerpo transformado, iluminado por la Luz del mundo, en posesión de la gloria de Emanuel. 
Los brillantes rayos del Sol de justicia, brillando a través de su iglesia, reunirán en el redil de 
Cristo a cada oveja perdida y extraviada, que vendrá a él y hallará refugio en él. Encontrarán 
paz, luz y gozo en Aquel que es paz y justicia eterna (Carta 89c, 1897). 

12. 

Ver EGW com. 1 Cor. 15: 51-55. 
 

CAPÍTULO 6 

9 (cap. 18: 1-5; ver EGW com. Rom. 12: 19). 

Apertura del quinto sello.- 

Cuando fue abierto el quinto sello, Juan el Revelador vio en visión debajo del altar al conjunto 
de los que habían sido muertos por la Palabra de Dios y por el testimonio de Jesucristo. 
Después de esto vinieron las escenas descritas en Apocalipsis dieciocho, cuando los que son 
fieles y leales son llamados a salir de Babilonia [se cita Apoc. 18: 1-5] (MS 39, 1906). 

13-17. 

Ver EGW com. cap. 16: 1-21. 

14-17. 

Ver EGW com. Mat. 28: 2-4. 

15-17. 

Ver EGW com. Rom. 3: 19. 
 

16. 

Ver EGW com. Mat. 27: 21-22, 29. 
 

CAPÍTULO 7 

1-3 (cap. 16: 13-16; ver EGW com. cap. 5: 11; Efe. 4: 30). 

Se está terminando el tiempo de gracia.- 

Ya se está levantando reino contra reino. No hay ahora una acción bélica decidida. Los 
cuatro vientos aún son retenidos hasta que los siervos de Dios sean sellados en sus frentes. 
Entonces los poderes de la tierra unirán sus fuerzas para la última gran batalla. ¡Cuán 
cuidadosamente debiéramos aprovechar el corto período de gracia que nos queda! (RH 
27-11-1900). 

Precisamente antes de que entráramos en él [el tiempo de angustia], todos recibimos el sello 
del Dios viviente. Entonces vi que los cuatro ángeles dejaron de retener los cuatro vientos. Y 
vi hambre, pestilencia y espada, nación se levantó contra nación, y el mundo entero entró en 



confusión (Day-Star, 14-3-1846). 

Todo el mundo está trastornado. Las naciones están airadas y se están haciendo grandes 
preparativos para la guerra. Una nación está conspirando contra otra y un reino contra otro. 
Se apresura grandemente el gran día de Dios. Pero aunque las naciones estén reuniendo 
sus fuerzas para la guerra y el derramamiento de sangre aún sigue en vigencia la orden dada 
a los ángeles: que retengan los cuatro vientos hasta que los siervos 410 de Dios sean 
sellados en sus frentes (RH 28-1-1909). 

2-3 (ver EGW com. cap. 13: 16-17; 14: 9-12). 

Ángeles leen la marca.- 

¿Qué es el sello del Dios viviente que se coloca en las frentes de los suyos? Es una marca 
que pueden leer los ángeles, pero no los ojos humanos, pues el ángel destructor debe ver 
esa marca de redención. La mente inteligente ha visto la señal de la cruz del Calvario en los 
hijos y las hijas que el Señor ha adoptado. Queda eliminado el pecado de la transgresión de 
la ley de Dios. Tienen puestos los vestidos de bodas, y son obedientes y fieles a todos los 
mandatos de Dios (Carta 126, 1898). 

(Exo. 12: 7, 12-13; Eze. 9: 4; 20: 12, 20.) La señal que Dios ha establecido.- 

Los israelitas colocaron sobre sus puertas una señal de sangre para mostrar que pertenecían 
a Dios. Los hijos de Dios en este tiempo también llevarán la señal que Dios ha establecido. 
Se pondrán en armonía con la santa ley de Dios. Se pone una señal sobre cada uno de los 
hijos de Dios tan ciertamente como fue colocada una marca sobre las puertas de los hogares 
de los hebreos para librar a ese pueblo de la ruina general. Dios declara: "Les di también mis 
días de reposo, para que fuesen por señal entre mí y ellos, para que supiesen que yo soy 
Jehová que los santifico" (RH 6-2-1900). 

(Exo. 31: 12-17.) Posesión especial de Dios.- 

Cada alma de nuestro mundo es propiedad del Señor por creación y por redención. Cada 
alma está individualmente a prueba por su vida. ¿Le ha dado a Dios lo que le corresponde? 
¿Ha rendido delante de Dios todo lo que es de él porque fue comprada por él? Todos los 
que creen que el Señor es su porción en esta vida, estarán dirigidos por él y recibirán la 
señal, la marca de Dios, que muestra que son la posesión especial de Dios. La justicia de 
Cristo los precederá, y la gloria del Señor será su retaguardia. El Señor protege a cada ser 
humano que lleva la señal de Dios. [Se cita Exo. 31: 12-17.] 

Este reconocimiento de Dios es del más alto valor para cada ser humano. Todos los que 
aman al Señor y le sirven son muy preciosos a su vista. El quiere que estén donde sean 
dignos representantes de la verdad tal como es en Jesús (Carta 77, 1899). 

Los rasgos naturales deben ser transformados.- 

Cuán pocos tienen en cuenta que el tentador fue una vez un querubín protector, un ser a 
quien Dios creó para la gloria de su propio nombre. Satanás cayó de su elevada posición por 
causa de su ensalzamiento egoísta; abusó de la magnífica capacidad con que Dios lo dotó 
tan ricamente. Cayó por la misma razón por la que miles están cayendo hoy día: debido a la 
ambición de ser primeros y a la renuencia a estar bajo restricciones. El Señor quiere enseñar 
al hombre la lección de que aunque esté legalmente unido a la iglesia no está salvado hasta 
que el sello de Dios sea colocado sobre él... 

El Señor tiene una obra para que todos la hagamos; y si la verdad no está arraigada en el 
corazón, si los rasgos naturales de carácter no son transformados por el Espíritu Santo, 
nunca podremos ser colaboradores con Jesucristo. El yo aparecerá constantemente y el 



carácter de Cristo no se manifestará en nuestras vidas (Carta 80, 1898). 

Sin mancha ni arruga.- 

Se necesitan muchos misioneros en cada rama de la obra de Dios. Nuestras instituciones 
necesitan hombres consagrados y convertidos que deseen depender del Señor. Por medio 
de tales obreros Dios revelará el poder de su gracia. Sus siervos deben distinguirse del 
mundo por el sello del Dios viviente; sus palabras y sus obras deben revelar que son 
colaboradores con Dios. 

Dios puede usar al agente humano sólo en la medida en que éste sea movido por el Espíritu 
Santo. A los hombres que aceptan cargos de responsabilidad como presidentes, ministros, 
médicos, u obreros de cualquier clase, me siento obligada a decir[les]: Dios probará a cada 
hombre que se dedica a servirle.  El no pregunta, ¿poseen conocimiento y elocuencia? 
¿Tienen capacidad para ordenar, gobernar y dirigir? Pregunta: ¿Representarán mi carácter? 
¿Caminarán con humildad para que pueda enseñarles mis sendas? El templo del alma no 
debe ser contaminado con ninguna práctica relajada o inmunda. Aquellos a quienes 
confesaré en los atrios celestiales deben ser sin mancha ni arruga. 

El Señor usará a hombres humildes para que hagan una obra grande y buena. Por medio de 
ellos presentará ante el mundo las imborrables características de la naturaleza divina (Carta 
270, 1907). 

(Cap. 14: 1-3; 22: 4; Juan 1: 12.) Es un honor llevar el sello de Dios.- 

Los que salgan del mundo para ser diferentes de los del mundo en palabras y obras, los que 
se den cuenta que es un honor llevar el sello de 411 Dios, recibirán poder para convertirse en 
hijos de él. El Señor quiere tener hombres de los que pueda depender. Nadie entrará en los 
atrios de lo alto sin tener el sello de Dios. Los que en esta tierra maldita por el pecado lleven 
ese sello con santa osadía, considerándolo como un honor, serán reconocidos y honrados 
por Dios en los atrios de lo alto (Carta 125, 1903). 

(Jer. 8: 20; 1 Juan 3: 3.) ¿Nos pasará por alto el ángel?.- 

"Y todo aquel que tiene esta esperanza en él, se purifica a sí mismo, así como él es puro". 
Todo el que es hijo de Dios recibirá dentro de poco el sello divino. ¡Ojalá sea colocado sobre 
nuestras frentes! ¿Quién puede soportar el pensamiento de ser pasado por alto cuando el 
ángel vaya sellando a los siervos de Dios en sus frentes? (RH 28-5-1889). 

Pasaporte para la santa ciudad.- 

Sólo los que reciban el sello del Dios viviente tendrán el pasaporte para pasar por los 
portales de la santa ciudad. Pero hay muchos que desempeñan responsabilidades dentro de 
la obra de Dios sin ser sinceros creyentes, y mientras permanezcan así no pueden recibir el 
sello del Dios viviente. Confían en su propia justicia, lo cual el Señor tiene necedad (Carta 
164, 1909). 

La marca de distinción.- 

Los que quieran tener el sello de Dios en sus frentes deben guardar el día de reposo del 
cuarto mandamiento. Esto es lo que los distingue de los desleales, que han aceptado una 
institución humana en lugar del verdadero día de reposo. La observancia del día de reposo 
de Dios es la marca de distinción entre aquel que sirve a Dios y el que no le sirve (MS 27, 
1899). 

Como Cristo en carácter.- 

El sello del Dios viviente sólo será colocado sobre los que son semejantes a Cristo en 
carácter (RH 21-5-1895). 



La imagen de Cristo en el alma.- 

La cera recibe la impresión del sello, y así también el alma debe recibir la impresión del 
Espíritu de Dios y conservar la imagen de Cristo (ST 18-7-1911). 

El sello y los mandamientos.- 

Muchos no recibirán el sello de Dios porque no guardan sus mandamientos ni dan los frutos 
de justicia (Carta 76, 1900). 

Amargo desengaño en el día de Dios.- 

La gran masa de llamados cristianos sufrirán un amargo desengaño en el día de Dios. No 
tienen sobre sus frentes el sello del Dios viviente. Tibios e irresolutos, deshonran a Dios 
mucho más que los incrédulos declarados. Van a tientas en las tinieblas, cuando podrían 
estar caminando en la luz meridiana de la Palabra bajo la conducción de Aquel que nunca 
yerra (Carta 121, 1903). 

 

2-4.  
 

Ver EGW com. cap. 14: 1-4. 
 

4 -17 (cap. 14: 1-4; 2 Cor. 3: 18). 

Esforzaos estar entre los 144.000.- 

[Se cita Apoc. 7: 9-17.] Aquellos a quienes el Cordero guiará a las fuentes de aguas vivas y 
de cuyos ojos borre toda lágrima, serán los que ahora reciban el conocimiento y la 
comprensión que se revelan en la Biblia, la Palabra de Dios... 

No debemos imitar a ningún ser humano. No hay ningún ser humano suficientemente sabio 
para ser nuestro modelo. Debemos contemplar al Hombre Cristo Jesús, que es completo en 
la perfección de justicia y santidad. El es el Autor y Consumador de nuestra fe. Es el Hombre 
modelo. Su vida es la medida de la vida que debemos alcanzar. Su carácter es nuestro 
modelo. Por lo tanto, despejemos nuestra mente de perplejidades y de las dificultades de esta 
vida y fijémosla en él, para que contemplándolo podamos ser cambiados a su semejanza. 
Podemos contemplar a Cristo con un buen propósito. Podemos estar seguros mirándolo 
porque es omnisapiente. Al contemplarlo y al pensar en él, él se formará en nuestro interior, 
la esperanza de gloria. 

Esforcémonos, con todo el poder que Dios nos ha dado para estar entre los ciento cuarenta y 
cuatro mil (RH 9-3-1905). 

9 (cap. 3: 5; 19: 7-9; Juan 12: 12-13). 

Las palmas y los mantos.- 

Las palmas significan que han ganado la victoria, y los mantos blancos que han sido 
revestidos con la justicia de Cristo. Gracias a Dios porque se ha abierto una fuente para 
lavar los mantos de nuestro carácter y hacerlos tan blancos como la nieve (MS 23, sin fecha). 

 

14. 

 
 

17. 

 
 

Ver EGW com. cap. 3: 18; 19: 7-9; Mat. 22: 11-12. 

 

 
Ver EGW com. cap. 22: 1-2; Rom. 11: 33. 



 

CAPÍTULO 8 

3-4 (Isa. 1: 18; Heb. 9: 13-14; ver EGW com. Rom. 8: 26, 34; Heb. 7: 25). 

Oraciones fragantes por los méritos de Cristo.- 

Así como el sumo sacerdote asperjaba la sangre tibia sobre el propiciatorio mientras 
ascendía 412 delante de Dios la nube fragante de incienso, así también, mientras nosotros 
confesamos nuestros pecados e imploramos la eficacia de la sangre expiatorio de Cristo, 
deben ascender al cielo nuestras oraciones fragantes por los méritos del carácter de nuestro 
Salvador. A pesar de nuestra indignidad debemos recordar que hay Uno que puede quitar el 
pecado y que está dispuesto a salvar al pecador y con anhelo de hacerlo. Pagó el castigo de 
todos los pecadores con su propia sangre. Dios quitará todo pecado que sea confesado 
delante de él con corazón contrito [se cita Isa. 1: 18; Heb. 9: 13-14] (RH 29-9-1896). 

(Cap. 5: 8; Sal. 141: 2; Juan 1: 29; Efe. 5: 2.) El incienso representa la sangre de la 

expiación.- 

[Se cita Apoc. 8: 3-4.] Tengan en cuenta las familias, los cristianos individualmente y las 
iglesias, que están estrechamente aliados con el cielo. El Señor tiene un interés especial en 
su iglesia militante aquí en la tierra. Los ángeles que ofrecen el humo del incienso fragante, 
lo hacen por los santos que oran; por lo tanto, elévense constantemente al cielo en cada 
familia las oraciones vespertinas en la fresca hora del sol poniente, hablando ante Dios por 
nosotros de los méritos de la sangre de un Salvador crucificado y resucitado. 

Sólo esa sangre es eficaz; sólo ella puede hacer propiciación por nuestros pecados. La 
sangre del unigénito Hijo de Dios es la que tiene valor para nosotros a fin de que podamos 
acercarnos a Dios; sólo su sangre "quita el pecado del mundo". El universo celestial 
contempla de mañana y de tarde a cada familia que ora, y el ángel con el incienso, que 
representa la sangre de la expiación, halla acceso delante de Dios (MS 15, 1897). 

 

CAPÍTULO 10 

1-11  (cap. 14: 6-12; Dan. 12: 4-13). 

Una persona que es nada menos que Cristo.- 

El ángel poderoso que instruyó a Juan era nada menos que Cristo. Cuando coloca su pie 
derecho en el mar y su pie izquierdo sobre la tierra seca, muestra la parte que desempeña en 
las escenas finales del gran conflicto con Satanás. Esta posición denota su supremo poder y 
autoridad sobre toda la tierra. El conflicto se ha intensificado y agudizado de una época a 
otra, y seguirá intensificándose hasta las escenas finales, cuando la obra magistral de los 
poderes de las tinieblas llegará al máximo. Satanás junto con los hombres impíos, engañará 
a todo el mundo y a las iglesias que no reciban el amor de la verdad. Pero el ángel poderoso 
exige atención. Clama en alta voz. Debe mostrar el poder y la autoridad de su voz a aquellos 
que se han unido con Satanás para oponerse a la verdad. 

Después de que los siete truenos emitieron sus voces, se le ordena a Juan, como a Daniel, 
con respecto al librito: "Sella las cosas que los siete truenos han dicho". Estas cosas se 
refieren a sucesos futuros que serán revelados a su debido tiempo. Daniel recibirá su 
heredad al fin de los días. Juan ve el librito al cual le han quitado los sellos. De esto se 
deduce que las profecías de Daniel tienen su aplicación en la proclamación al mundo de los 
mensajes del primero, del segundo y del tercer ángel. La apertura del librito era el mensaje 
en relación con el tiempo. 



Los libros de Daniel y el Apocalipsis son uno. El primero es una profecía; el otro, una 
revelación; uno es un libro sellado; el otro, un libro abierto. Juan escuchó los misterios que 
pronunciaron los truenos; pero se le ordenó que no los escribiera. 

La luz especial que se le dio a Juan, expresada en los siete truenos, era un bosquejo de 
sucesos que debían ocurrir bajo los mensajes de los ángeles primero y segundo. No era lo 
mejor para la gente conocer esos eventos, porque su fe debe necesariamente ser probada. El 
plan de Dios era que se proclamaran verdades más maravillosas y avanzadas. Los mensajes 
de los ángeles primero y segundo debían ser proclamados; pero no había de revelarse mayor 
luz antes que esos mensajes hubiesen hecho su obra específica. Esto se representa por 
medio del ángel que estaba parado con un pie en el mar, proclamando con un solemne 
juramento que el tiempo no sería más. 

Este tiempo, el que el ángel declara con un solemne juramento, no es el fin de la historia del 
mundo ni del tiempo de gracia, sino del tiempo profético que precederá al advenimiento de 
nuestro Señor; es decir, la gente no tendrá otro mensaje acerca de un tiempo definido. 
Después de este lapso, que ahora abarca desde 1842 a 1844, no puede haber ningún 
cómputo definido de tiempo profético. El cálculo más prolongado llega hasta el otoño de 
1844. 

La posición del ángel -un pie sobre el mar y el otro sobre la tierra- significa la 413 extensión 
de la proclamación del mensaje. Cruzará los anchos océanos y será proclamado en otros 
países en todo el mundo. La comprensión de la verdad, la alegre recepción del mensaje, 
están representadas por el acto de devorar el librito. La verdad en cuanto al advenimiento de 
nuestro Señor era [es] un precioso mensaje para nuestras almas (MS 59, 1900). 

7 (cap. 22: 10-12). 

El último período de gracia.- 

La dispensación evangélica es el último período de gracia que será concedido a los hombres. 
Los que viven bajo esta dispensación de prueba y examen, y sin embargo no son inducidos a 
arrepentirse y a obedecer, perecerán con los desleales. No hay una segunda prueba. El 
Evangelio que debe ser predicado a todas las naciones, tribus, lenguas y a todos los pueblos, 
presenta la verdad en líneas claras que muestran que la obediencia es la condición para 
obtener la vida eterna. Cristo imparte su justicia a aquellos que le permiten que quite sus 
pecados. Tenemos con Cristo una deuda por la gracia que nos hace completos en él (MS 40, 
1900). 

 

CAPÍTULO 11 

1 (cap. 20: 12-13; 1 Ped. 4: 17; 2 Ped. 1: 10-11). 

Midiendo a la iglesia de Dios.- 

El gran juicio se ha estado llevando a cabo, y desde hace algún tiempo. Ahora el Señor dice: 
Mide el templo y a los que adoran en él. Mientras recorréis las calles haciendo vuestros 
negocios, recordad que Dios os está midiendo; mientras desempeñáis vuestros deberes en el 
hogar, mientras conversáis, Dios os está midiendo. Recordad que vuestras palabras y 
acciones están siendo fotografiadas en los libros del cielo, así como el artista reproduce el 
rostro en la placa pulida... 

Esta es la obra que se lleva a cabo: medir el templo y a los que adoran en él para ver quiénes 
permanecen firmes en el último día. Los que permanezcan firmes tendrán una cómoda 
entrada en el reino de nuestro Señor y Salvador Jesucristo. Cuando hagamos nuestra obra 



recordemos que hay Uno que está observando el espíritu con que la estamos haciendo. ¿No 
haremos que el Señor nos acompañe en nuestra vida cotidiana, en nuestra obra secular y en 
nuestros deberes domésticos? Entonces debemos abandonar en el nombre de Dios todo lo 
que no es necesario, todas las murmuraciones [y] visitas inútiles, y presentarnos como 
siervos del Dios viviente (MS 4, 1888). 

19 (ver EGW com. Exo. 31: 18; Isa. 6: 1-7; 58: 12-14). 

Tablas de piedra, un testimonio convincente.- 

Cuando se abra el templo de Dios en el cielo, ¡qué ocasión de triunfo será para los fieles y 
leales! En el templo se verá el arca del pacto en la cual fueron puestas las dos tablas de 
piedra sobre las cuales está escrita la ley de Dios. Esas tablas de piedra serán sacadas de 
su escondedero, y en ellas se verán los Diez Mandamientos esculpidos por el dedo de Dios. 
Esas tablas de piedra que ahora están en el arca del pacto serán un testimonio convincente 
de la verdad y de la vigencia de la ley de Dios (Carta 47, 1902). 

El arca que está en el cielo contiene los Diez Mandamientos.- 

Mentes y corazones sacrílegos pensaron que tenían poder suficiente para cambiar los 
tiempos y la ley de Jehová; pero en los archivos del cielo, en el arca de Dios, están a salvo 
los mandamientos originales, escritos sobre dos tablas de piedra. Ningún potentado de la 
tierra tiene poder para sacar aquellas tablas de su sagrado escondedero debajo del 
propiciatorio (ST 28-2-1878). 

 

CAPÍTULO 12 

3-6, 13-17 (cap. 13: 1-2, 11). 

El pueblo de Dios es minoría.- 

Delante de Juan fueron presentados bajo los símbolos de un gran dragón rojo, una bestia 
semejante a un leopardo y una bestia con cuernos como de cordero, los gobiernos terrenales 
que especialmente se dedicarían a hollar la ley de Dios y a perseguir a su pueblo. La guerra 
sigue adelante hasta la terminación del tiempo. El pueblo de Dios, simbolizado por una mujer 
pura y sus hijos, fueron presentados como una ínfima minoría. En los últimos días sólo 
existirá un remanente. De los que lo forman Juan habla como de aquellos que "guardan los 
mandamientos de Dios y tienen el testimonio de Jesucristo" (ST 1-11-1899). 

 

7. 

Guerra en el cielo.- 

La oposición a la ley de Dios comenzó en los atrios celestiales con Lucifer, el querubín 
protector. Satanás decidió ser el primero en los concilios celestiales e igual a Dios. Inició su 
obra de rebelión con los ángeles que tenía bajo su mando, procurando difundir entre ellos el 
espíritu de descontento. Y obró en forma tan engañosa, que muchos de los ángeles fueron 
ganados para su causa antes de que se conocieran plenamente sus propósitos. Aun los 414 
ángeles leales no pudieron discernir plenamente su carácter, ni ver dónde conducta su obra. 
Cuando Satanás tuvo éxito en ganar a muchos ángeles para su bando, presentó su causa 
ante Dios argumentando que el deseo de los ángeles era que él ocupara la posición de 
Cristo. 

El mal continuó trabajando hasta que el espíritu de descontento maduró y se transformó en 
una abierta rebelión. Entonces hubo guerra en el cielo, y Satanás y todos los que 
simpatizaban con él fueron expulsados. Satanás había luchado por el dominio en el cielo, y 



perdió la batalla. Dios no podía confiarle honores y supremacía por más tiempo, y éstos, 
junto con la parte que había desempeñado en el gobierno del cielo, le fueron quitados. 

Desde ese momento Satanás y la hueste de sus aliados han sido enemigos declarados de 
Dios en nuestro mundo, y han luchado continuamente contra la causa de la verdad y la 
justicia. Satanás ha seguido presentando a los hombres, como lo presentara a los ángeles, 
su falsa imagen de Cristo y de Dios, y ha conquistado al mundo para su lado. Aun las 
iglesias que pretenden ser cristianas se han puesto al lado del primer gran apóstata (RH 
28-1-1909). 

(Ver EGW com. 2 Cor. 10: 5.) La influencia de una mente sobre otra.- 

El [Lucifer] actuó en forma tan engañosa, que los sentimientos que inculcó no pudieron ser 
examinados hasta que se desarrollaron en las mentes de los que los recibieron. 

La Influencia de una mente sobre otra, que es un poder tan grande para el bien cuando está 
santificada, es igualmente fuerte para el mal en las manos de los que se oponen a Dios. 
Satanás ha usado este poder en su obra de inculcar el mal en las mentes de los ángeles, 
dando a entender que estaba buscando el bien del universo. Lucifer había sido sumamente 
ensalzado como querubín ungido; era muy amado por los seres celestiales, y su influencia 
era poderosa sobre ellos. Muchos de ellos escucharon sus sugestiones y creyeron sus 
palabras. "Después hubo una gran batalla en el cielo: Miguel y sus ángeles luchaban contra 
el dragón; y luchaban el dragón y sus ángeles; pero no prevalecieron, ni se halló ya lugar 
para ellos en el cielo". 

Satanás fue arrojado y estableció su reino en este mundo, y a partir de entonces siempre ha 
estado luchando incansablemente para apartar a los seres humanos de su lealtad a Dios 
mediante engaños. Usa el mismo poder que utilizó en el cielo: la influencia de una mente 
sobre otra. Los hombres se convierten en tentadores de sus prójimos. Los poderosos y 
corruptos conceptos de Satanás son albergados, y ejercen un poder dominante y compulsivo. 
Los hombres, bajo la influencia de esos conceptos, se unen entre sí en alianzas malignas 
(Carta 114, 1903). 

Satanás se niega a obedecer a Cristo. El [Satanás] declara que no puede someterse para 
estar bajo las órdenes de Cristo, que sólo obedecerá las órdenes de Dios. Los ángeles 
buenos lloran al oír las palabras de Satanás, y al ver cómo desprecia seguir la dirección de 
Cristo, el supremo y amado Comandante de los ángeles. 

El Padre decide el caso de Satanás, y declara que debe ser expulsado del cielo por su 
atrevida rebelión, y que todos los que se unieron con él en su rebelión deben ser expulsados 
con él. Entonces hubo guerra en el cielo. Cristo y sus ángeles lucharon contra Satanás y 
sus ángeles, pues éstos estaban decididos a permanecer en el cielo con toda su rebelión; 
pero no prevalecieron. Cristo y los ángeles leales triunfaron, y arrojaron del cielo a Satanás y 
a sus rebeldes simpatizantes (3SG 38). 

La rebelión transferida a este mundo.- 

Cuando Satanás se rebeló, hubo guerra en el cielo y fue expulsado él con todos sus 
simpatizantes. Su puesto en el cielo había sido muy encumbrado. Disponía de un trono 
radiante de luz; pero se desvió de su lealtad al bendito y único Soberano, y cayó de su 
condición original. Todos los que simpatizaban con él fueron expulsados de la presencia de 
Dios, condenados a no ser reconocidos más en los atrios celestiales como si tuvieran 
derecho a ellos. Satanás se convirtió en el antagonista declarado de Cristo. Plantó el 
estandarte de la rebelión en la tierra, y alrededor de él se agruparon sus simpatizantes (MS 
78, 1905). 



7-9. 

 
 

10. 

 
 

Ver EGW com. Eze. 28: 15-19; Efe. 6: 12; 1 Juan 2: 6. 

Satanás expulsado por la muerte de Cristo.- 

La expulsión del cielo de Satanás como acusador de sus hermanos fue llevada a cabo por la 
gran obra de Cristo al dar su vida. El plan de redención siguió adelante a pesar de la 
persistente oposición de Satanás. El hombre fue estimado de suficiente valor para que Cristo 
sacrificara su vida por él. Como Satanás sabía que el imperio que había 415 usurpado al fin 
le sería arrebatado, resolvió no ahorrar esfuerzos para destruir al mayor número posible de 
las criaturas que Dios había hecho a su imagen. Odiaba al hombre porque Cristo había 
manifestado por él tal amor perdonador y tal compasión, y se preparó ahora para hacerlo 
objeto de toda clase de engaños por los cuales pudiera perderse; se entregó a su obra con 
más energía debido a que su propia condición era desesperada (3SP 194-195). 

(2 Cor. 5: 19; Fil. 2: 6.) Satanás desarraigado de los afectos del universo.- 

Satanás se separó de raíz de los afectos del universo cuando consumó su enemistad contra 

Cristo, hasta el extremo de hacerlo colgar de la cruz del Calvario con el cuerpo herido y 
magullado y el corazón quebrantado. Entonces se vio que Dios había procedido con 
abnegación entregándose en su Hijo por los pecados del mundo, porque amaba a la 
humanidad. El Creador fue revelado en el Hijo del Dios infinito., Aquí se contestó para 
siempre la pregunta: "¿Puede Dios ser abnegado?' Cristo era Dios, y condescendió en 
hacerse carne; tomó la humanidad y se hizo obediente hasta la muerte para poder ser 
sometido al sacrificio infinito (MS 50, 1900). 

(Juan 3: 14, 17; Gál. 6: 14; Heb. 9: 22.) El poder acusador de Satanás es quebrantado.- 

Cristo en la cruz no sólo atrae a los hombres para que se arrepientan delante de Dios por las 
transgresiones de su ley -pues Dios a quienes perdona hace que primero se arrepientan, sino 
que Cristo ha satisfecho la justicia; se ha ofrecido a sí mismo como expiación. Su sangre 
derramada, su cuerpo quebrantado, satisfacen las demandas de la ley transgredida, y así 
salva con un puente el abismo que ha hecho el pecado. Sufrió en la carne para que con su 
cuerpo magullado y quebrantado pudiera amparar al pecador indefenso. La victoria obtenida 
por su muerte en el Calvario quebrantó para siempre el poder acusador de Satanás sobre el 
universo, y silenció su acusación de que la abnegación era imposible en Dios y que, por lo 
tanto, no es esencial en la familia humana (MS 50, 1900). 

11 (Deut. 33: 25; ver EGW com. 2 Tes. 2: 7-12). 

Poder para vencer día tras día.- 

Todos los que quieran pueden ser vencedores. Esforcémonos fervientemente para alcanzar 
la norma puesta delante de nosotros. Cristo conoce nuestra debilidad, y a él podemos ir 
diariamente en busca de ayuda. No es necesario que ganemos fortaleza para un mes por 
adelantado. Debemos vencer día tras día (MS 28, 1886). 

El secreto del triunfo sobre el pecado.- 

Nos convertimos en vencedores ayudando a otros a vencer por medio de la sangre del 
Cordero y la palabra de nuestro testimonio. La observancia de los mandamientos de Dios 
producirá en nosotros un espíritu obediente, y Dios puede aceptar el servicio que es hijo de 
tal espíritu (Carta 236, 1908). 



12. 

Ver EGW com. cap. 16: 13-16; Sal. 17. 
 

17 (cap. 14: 9-12; ver EGW com. Isa. 59: 13-l7). 

La maligna obra maestra de Satanás.- 

Los que aman a Dios y guardan sus mandamientos son los más detestables para la sinagoga 
de Satanás, y los poderes del mal manifestarán su odio hacia ellos hasta lo máximo posible. 
Juan previó el conflicto entre la iglesia remanente y los poderes del mal, y dijo: "El dragón se 
llenó de ira contra la mujer; y se fue a hacer guerra contra el resto de la descendencia de 
ella, los que guardan los mandamientos de Dios y tienen el testimonio de Jesucristo". 

Las fuerzas de las tinieblas se unirán con los seres humanos que se han entregado bajo el 
dominio de Satanás, y serán revividas las mismas escenas que se vieron durante el juicio, el 
rechazo y la crucifixión de Cristo. Los hombres serán transformados en demonios al 
entregarse a las influencias satánicas; y los que fueron creados a la imagen de Dios, que 
fueron hechos para honrar y glorificar a su Creador, se convertirán en habitación de 
dragones, y Satanás verá en una raza apóstata su obra maestra de mal: hombres que reflejen 
la imagen del diablo (RH 14-4-1896). 

Sólo dos bandos en la tierra.- 

Hay solamente dos bandos en esta tierra los que se agrupan debajo de la bandera 
ensangrentada de Jesucristo y los que se reúnen alrededor de la negra bandera de la 
rebelión. En el capítulo 12 del Apocalipsis se presenta el gran conflicto entre los obedientes 
y los desobedientes [se cita Apoc. 12: 17; 13: 11-17] (MS 16, 1900). 

(Efe. 6: 10-12.) La tierra, un escenario de horrores.- 

[Se cita Apoc. 12: 17] Los instrumentos satánicos han convertido a la tierra en un escenario 
de horrores que ningún lenguaje puede describir. Guerras y derramamientos de sangre son 
llevados a cabo por naciones que pretenden ser cristianas. El desprecio 416 por la ley de 
Dios ha traído su inevitable resultado. 

El gran conflicto que ahora se está llevando a cabo no es solamente una lucha del hombre 
contra el hombre. De un lado está el Príncipe de la vida, actuando como sustituto y fiador del 
hombre; del otro, el príncipe de las tinieblas con los ángeles caídos bajo su mando [se cita 
Efe. 6: 12-13, 10-11] (RH 6-21 900). 

 

CAPÍTULO 13 

1-2, 11. 

Ver EGW com. cap. 12: 3-6, 13-17. 
 

8. 

 
 

11. 

 
 

Ver EGW com. cap. 3: 5; 20: 12- 15; Heb. 9: 11-14, 22. 

Un símbolo único.- 

Aquí hay un símbolo notable del surgimiento y crecimiento de nuestra nación [Estados 
Unidos]. Y  los  cuernos  semejantes  a  los  de  Cordero,  emblemas  de  inocencia  y 



mansedumbre, representan bien el carácter de nuestro gobierno, como se expresa en sus 
dos principios fundamentales: republicanismo y protestantismo (4SP 277). 

Escudo de la Omnipotencia sobre Norteamérica.- 

Estados Unidos es un país que ha estado bajo el escudo especial del Omnipotente. Dios ha 
hecho grandes cosas por este país; pero los hombres transgrediendo su ley, han estado 
haciendo una obra originada por el hombre de pecado. Satanás está llevando a cabo sus 
designios para comprometer a la familia humana en la deslealtad (MS 17, 1906). 

La perspectiva ante nosotros.- 

La profecía representa al protestantismo con cuernos semejantes a los de un cordero, pero 
que habla como dragón. Ya estamos empezando a oír la voz del dragón. Hay una fuerza 
satánica que favorece el movimiento dominical, pero está oculta. Aun los hombres que están 
ocupados en la [esta] obra están ciegos en cuanto a los resultados que seguirán a su 
movimiento. 

Que los hijos de Dios, guardadores de los mandamientos, no permanezcan ahora en silencio 
como si hubiéramos de conformarnos con la situación. Lo que nos espera es una guerra 
continua en la cual nos arriesgamos a ser encarcelados, a perder las propiedades y aun la 
vida por defender la ley de Dios, la cual está siendo invalidada por las leyes de los hombres ( 
RH 1- 1-1889). 

11-17 (cap. 14: 9-12; Dan. 7: 25; 2 Tes. 2: 34; ver EGW com. Apoc. 17: 13-14; 18: 
1-5). 

La mano perseguidora del enemigo.- 

[Se cita Apoc. 13: 11-13] Poderes religiosos que afirmarán que son leales al cielo y que 
tienen las características de un cordero, demostrarán por sus actos que tienen el corazón de 
un dragón y que están instigados y dirigidos por Satanás. Viene el tiempo cuando los hijos 
de Dios sentirán la mano de la persecución porque santifican el séptimo día. Satanás ha 
promovido el cambio del día de reposo con la esperanza de llevar a cabo su propósito de 
frustrar los planes de Dios. Trata de que los mandamientos de Dios tengan en el mundo 
menos validez que las leyes humanas. 

El hombre de pecado, que pensaba cambiar tiempos y leyes, y que siempre ha oprimido al 
pueblo de Dios, originará leyes para obligar la observancia del primer día de la semana. 
Pero el pueblo de Dios debe mantenerse firme del lado del Altísimo, y el Señor actuará en 
favor de los suyos para mostrar claramente que él es el Dios de los dioses (MS 135, 1902). 

La iglesia y el mundo en corrupta armonía. 

La Palabra de Dios declara explícitamente que la ley divina será menospreciada, hollada por 
el mundo. Prevalecerá extraordinariamente la iniquidad. El llamado mundo protestante 
formará una coalición con el hombre de pecado, y la iglesia y el mundo estarán en una 
corrupta armonía. 

Aquí la gran crisis se aproxima al mundo. Las Escrituras enseñan que el papado recuperará 
su perdida supremacía, y que se volverán a encender los fuegos de la persecución debido a 
las serviles concesiones del mundo que se llama protestante (GCB 13-4- 1891). 

13-14 (2 Tes. 2: 7-12; ver EGW com. cap. 16: 13-16; Mat. 7: 21-23). 

Milagros hechos delante de nuestros ojos.- 

Está cercano el tiempo en que Satanás hará milagros para confirmar en la gente la creencia 



de que él es Dios. Todo el pueblo de Dios debe permanecer ahora en la plataforma de la 
verdad tal como se presenta en el mensaje del tercer ángel. Todos los cuadros agradables, 
todos los milagros hechos, se presentarán para que, si es posible, sean engañados aun los 
escogidos. La única esperanza para cualquiera es mantener con firmeza las evidencias que 
han confirmado la verdad en justicia (RH 9-8-1906). 

Milagros hechos bajo la supervisión del enemigo.- 

[Se cita Mat. 7: 21-23.] Estos pueden ser aparentes seguidores de Cristo; pero 417 han 
perdido de vista a su Guía. Pueden decir: "Señor, Señor"; pueden señalar a los enfermos 
que han curado y otras obras maravillosas, y pretender que tienen más del Espíritu y poder 
de Dios que el que es manifestado por los que guardan su ley, pero sus obras son hechas 
bajo la supervisión del enemigo de justicia, cuyo propósito es engañar a las almas, y tienen el 
propósito de apartar de la obediencia, la verdad y el deber. En el futuro cercano habrá aún 
más marcadas manifestaciones de este poder que obra milagros, pues de él se dice: "Hace 
grandes señales, de tal manera que aun hace descender fuego del cielo a la tierra delante de 
los hombres" (ST 26-2- 1885). 

 

14. 

Preparando la imagen de la bestia.- 

Ya están en marcha preparativos y hay movimientos en acción que resultarán en hacer una 
imagen de la bestia. Se producirán acontecimientos en la historia de la tierra que cumplirán 
las predicciones de la profecía para estos últimos días (RH 23-4-1889). 

14-17 (cap. 14: 9-12). 

Probados por la imagen.- 

El Señor me ha mostrado claramente que la imagen de la bestia será formada antes que 
termine el tiempo de gracia, porque constituirá la gran prueba para el pueblo de Dios por 
medio de la cual se decidirá el destino de cada uno . . . [Se cita Apoc. 13: 11-17] . . . 

Esta es la prueba que deberán enfrentar los hijos de Dios antes de ser sellados. Todos los 
que demuestren su lealtad a Dios observando su ley y negándose a aceptar un día de 
reposo falso, se alistarán bajo la bandera del Señor Dios Jehová y recibirán el sello del Dios 
viviente. Los que renuncien a la verdad de origen celestial y acepten el domingo como día de 
reposo, recibirán la marca de la bestia (Carta 11, 1890). 

Apostasía y ruina nacional.- 

Cuando las iglesias protestantes se unan con el poder secular para sostener una falsa 
religión, por oponerse a la cual sus antepasados sufrieron la persecución más dura; cuando 
el Estado haga uso de su poder para poner en vigor los decretos y sostener las instituciones 
de la iglesia, entonces la protestante Norteamérica habrá formado una imagen del papado y 
habrá una apostasía nacional que sólo concluirá en la ruina nacional (ST 22-3-1910). 

La marca de la apostasía y la paciencia de Dios.- 

Hay muchos que jamás han tenido la luz; son engañados por sus maestros y no han recibido 
la marca de la bestia. El Señor está trabajando con ellos; no los ha abandonado a sus 
propios caminos. Hasta que no estén convencidos de la verdad y pisoteen la evidencia que 
se da para alumbrarlos, no retirará el Señor su gracia de ellos (Carta 7, 1895). 

15-17 (ver EGW com. 2 Tes. 2: 3-4). 

Perfeccionando el plan de Satanás.- 



Cuando la legislatura prepare leyes que ensalcen el primer día de la semana y lo coloquen 
en el lugar del séptimo día, [entonces] el artificio de Satanás estará perfeccionado (RH 15- 4- 
890). 

16-17 (Dan. 3: 1-18; ver EGW com. 1 Juan 2: 18). 

Se repetirá la historia.- 

Se repetirá la historia. Será ensalzada la falsa religión. El primer día de la semana, un día 
común de trabajo que no tiene ninguna santidad, será erigido como la imagen de Babilonia. 
Se ordenará a todas las naciones y lenguas y pueblos que rindan culto al falso día de reposo. 
El plan de Satanás es que no se tome en cuenta el día instituido por Dios y que fue dado al 
mundo como un recordativo de la creación. 

El decreto que ordena el culto de este día [el domingo] deberá ser promulgado en todo el 
mundo. Ya ha sido promulgado en forma limitada. El poder civil está hablando en varios 
lugares con la voz de un dragón, así como el rey pagano habló a los cautivos hebreos. 

Pruebas y persecuciones sobrevendrán a todos los que obedezcan la Palabra de Dios y se 
nieguen a rendir culto a este falso día de reposo. La fuerza es el último recurso de toda 
religión falsa. Al principio emplea la atracción, así como el rey de Babilonia probó el poder de 
la música y la ostentación externa. Si esos atractivos, inventados por hombres inspirados por 
Satanás, no hacían que los hombres adoraran la imagen, las devoradoras llamas del horno 
estaban listas para consumirlos. Así será ahora [pronto]. El papado ha ejercido su poder 
para obligar a los hombres a que le obedezcan, y continuará haciéndolo. Necesitamos el 
mismo espíritu que fue manifestado por los siervos de Dios en el conflicto con el paganismo 
(ST 6-5-1897). 

(Cap. 14: 9-12.) 

 Los hombres en autoridad escucharán.- 

Dios creará un estado de cosas que permitirá que la gente buena y quienes estén en 
autoridad tengan la oportunidad de saber con certeza qué es la verdad. Y debido a que un 
pueblo no doblará la rodilla ante la 418 imagen y no recibirá la marca de la bestia en la mano 
o en la frente, sino que se mantendrá de parte de la verdad porque es la verdad, habrá 
opresión y se tratará de obligar la conciencia; pero los que han conocido la verdad temerán 
rendirse a los poderes de las tinieblas. Dios tiene un pueblo que no recibirá la marca de la 
bestia en su mano derecha ni en su frente . . . 

No se ha producido un movimiento para ensalzar el día de reposo espurio, para impulsar la 
observancia del domingo por medio de una legislación; sin embargo, Satanás lo ha estado 
procurando y ha sido el principal propulsor. Pero la conciencia no debe ser forzada ni 
siquiera para observar el genuino día de reposo, pues Dios sólo acepta un servicio voluntario 
(RH 15- 4- 1890). 

La ley de Dios es invalidada.- 

Vendrá un tiempo cuando la ley de Dios será invalidada en un sentido especial en nuestro 
país [Estados Unidos]. Los gobernantes de nuestra nación promulgarán leyes y pondrán en 
vigor la ley dominical, y de ese modo el pueblo de Dios será puesto en gran peligro. Cuando 
nuestra nación promulgue leyes en sus concilios legislativos para presionar la conciencia de 
los hombres en cuanto a sus privilegios [derechos] religiosos, forzando la observancia del 
domingo y usando un poder opresivo contra los que guardan el día de reposo del séptimo 
día, la ley de Dios será sin duda invalidada en nuestro país; y a la apostasía nacional seguirá 
la ruina de la nación ( RH  18- 12- 1888). 



Desprecio por el gran Legislador.- 

Los pecados del mundo llegarán hasta el cielo cuando la ley de Dios sea invalidada; cuando 
el día de reposo del Señor sea hollado en el polvo y los hombres sean obligados a aceptar en 
su lugar una institución del papado por medio de la imposición de la ley del país. Al ensalzar 
una institución de hombres por encima de la institución ordenada por Dios, demuestran 
desprecio por el gran Legislador y rechazan su señal o sello ( RH 5- 11- 1889). 

Preparados para injusticias.- 

Así como Cristo fue odiado sin causa, también será odiado su pueblo por ser obediente a los 
mandamientos de Dios. Si Aquel que fue puro, santo e inmaculado, que hizo bienes y sólo 
bienes en nuestro mundo, fue tratado como un vil criminal y condenado a muerte, sus 
discípulos no deben sino esperar un trato similar, no importa cuán impecable sea su vida e 
intachable su carácter. 

Se ensalzarán decretos humanos, leyes hechas por agentes satánicos, con el pretexto de 
hacer el bien y contener el mal; pero al mismo tiempo los santos mandamientos de Dios serán 
despreciados y hollados. Y todos los que demuestren su lealtad obedeciendo la ley de 
Jehová, deben estar preparados para ser arrestados, ser llevados ante concilios que no 
tienen como su norma la elevada y santa ley de Dios (RH 26- 12- 1899). 

(2 Tes. 2: 3-4.) 

 Viviendo en un período solemne.- 

Estamos viviendo en un período solemne de la historia de esta tierra. El gran conflicto está 
justamente frente a nosotros. Vemos al mundo corrompido bajo sus habitantes. El hombre 
de pecado ha obrado con maravillosa perseverancia para ensalzar el día de reposo espurio, y 
el desleal mundo protestante se ha maravillado en pos de la bestia, y a la obediencia al día 
de reposo instituido por Jehová lo ha llamado deslealtad a las leyes de las naciones. Los 
reinos se han aliado para sostener la institución de un falso día de reposo que no tiene la 
autoridad de una sola palabra de los oráculos de Dios (RH 6- 2- 1900). 

(Cap. 7: 2-3.) 

El asunto del sábado ahora frente a nosotros.- 

El tema del sábado será el punto culminante en el gran conflicto final en el que todo el mundo 
tendrá una parte. Los hombres han honrado los principios de Satanás por encima de los 
principios que rigen en los cielos; han aceptado el falso día de reposo que Satanás ha 
ensalzado con la señal de su autoridad; pero Dios ha colocado su sello sobre su ordenanza 
real. Cada sistema de día de reposo -ya sea el verdadero o el falso- lleva el nombre de su 
autor, una marca indeleble que demuestra la autoridad de cada uno. 

Todos deben hacer ahora la gran decisión de si recibirán la marca de la bestia y de su 
imagen, o el sello del Dios viviente y verdadero (ST 22- 3- 1910). 

Aún no se ha aplicado la marca de la bestia.- 

La observancia del domingo no es aún la marca de la bestia, y no lo será sino hasta que se 
promulgue el decreto que obligue a los hombres a santificar este falso día de reposo. Llegará 
el tiempo cuando este día será la prueba; pero aún no ha venido (MS 118, 1899). 

 

CAPÍTULO 14 



1-3.  
 

Ver EGW com. Apoc. 7: 2-3. 419 
 

1-4 (cap. 7: 2-4; Eze. 9: 4; ver EGW com. Efe. 4: 30). 

Una marca del carácter.- 

[Se cita Apoc. 14: 1-4.] Este pasaje presenta el carácter del pueblo de Dios para estos últimos 
días (MS 139, 1903). 

(Vers. 9-12; ver EGW com. cap. 16: 13-16.) 

 El sello del cielo.- 

Juan vio un Cordero sobre el monte de Sión, y con él 144.000 que tenían el nombre de su 
Padre escrito en sus frentes. Llevaban el sello del cielo. Reflejaban la imagen de Dios. 
Estaban llenos de la luz y de la gloria del que es Santo. Si queremos tener la imagen y la 
inscripción de Dios en nosotros, debemos apartarnos de toda iniquidad. Debemos abandonar 
cada mala práctica, y entonces colocar nuestro caso en las manos de Cristo. Mientras 
estemos ocupados en nuestra salvación con temor y temblor, Dios producirá en nosotros así 
el querer como el hacer por su buena voluntad ( RH 19-3-1889). 

Cristo formado en lo interior.- 

[Se cita Apoc. 14: 1-3.] ¿Por qué fueron elegidos de un modo tan especial? Porque 
estuvieron de parte de una verdad admirable delante de todo el mundo y frente a su 
oposición, y mientras sufrían esa oposición recordaban que eran hijos e hijas de Dios que 
debían tener a Cristo, la esperanza de gloria, formado en su interior (MS 13, 1888). 

Los intereses eternos son supremos.- 

Los que tienen en sus frentes el sello del Dios infinito, considerarán el mundo y sus atractivos 
como subordinados a los intereses eternos ( RH 13-7-1897). 

(2 Tim. 2: 14-16; ver EGW com. Apoc. 7: 4-17.) 

La identidad de los 144.000 no se ha revelado.- 

Cristo dice que habrá en la iglesia quienes presentarán fábulas y suposiciones, cuando Dios 
ha dado grandes, elevadoras, ennoblecedoras verdades, que siempre debieran ser 
guardadas en el depósito de la mente. Cuando los hombres acepten esta teoría y aquella, 
cuando tengan curiosidad por saber algo que no les es necesario conocer, no están siendo 
guiados por Dios. No es el plan divino que sus hijos presenten algo que no sea más que 
suposiciones, algo que no está enseñado en la Palabra. No es la voluntad de Dios que 
entren en disputas por cuestiones que no los ayudarán espiritualmente, como ¿quiénes 
formarán parte del grupo de los 144.000? Esto lo sabrán dentro de poco, sin sombra de duda, 
los elegidos de Dios. 

Mis hermanos y hermanas, apreciad y estudiad las verdades que Dios ha dado para vosotros 
y vuestros hijos. No paséis vuestro tiempo procurando saber lo que no es de ayuda 
espiritual. "¿Qué haré para heredar la vida eterna?" Esta es la pregunta fundamental, y ha 
sido contestada claramente. "¿Qué está escrito en la ley? ¿Cómo lees?" (MS 26, 1901). 

4 (1 Ped. 2: 21; 1 Juan 2: 6). 

El pueblo de Dios sigue ahora al Cordero.- 



El Señor tiene un pueblo sobre la tierra que sigue al Cordero por donde quiera que va. Tiene 
a sus miles que no se han arrodillado delante de Baal. Los tales estarán con él sobre el 
monte de Sión. Pero deben estar en esta tierra ceñidos con toda la armadura, listos para 
emprender la obra de salvar a aquellos que están a punto de perecer. Ángeles celestiales 
dirigen esta búsqueda, y a todos los que creen la verdad presente se les pide que sean 
activos espiritualmente para que puedan unirse con los ángeles en su obra. 

Para seguir a Cristo no necesitamos esperar hasta que seamos trasladados. El pueblo de 
Dios puede hacer eso en esta tierra. Sólo podremos seguir al Cordero de Dios en los atrios 
celestiales, si lo seguimos aquí. Que lo sigamos en el cielo depende de que guardemos 
ahora sus mandamientos. No debemos seguir a Cristo esporádica o caprichosamente, sólo 
cuando nos conviene. 

Nuestra elección debe ser la de seguir a Cristo. Debemos seguir su ejemplo en la vida diaria, 
así como un rebaño confiadamente sigue a su pastor. Debemos seguirlo sufriendo por su 
causa y diciendo a cada paso: "Aunque él me matare, en él esperaré". La forma en que él 
vivió debe ser el modelo de nuestra vida. Y al procurar así ser semejantes a él y al poner 
nuestra voluntad en conformidad con la suya, lo revelaremos a él (RH 12- 4- 1898). 

5. 

Ver EGW com. 2 Tes. 2: 7-12. 
 

6-12 (ver EGW com. cap. 10: 1-11; 1 Juan 2: 18). 

Pronto se entenderá.- 

El capítulo catorce del Apocalipsis es del más profundo interés. Pronto será comprendido en 
todos sus alcances, y los mensajes dados a Juan el revelador serán repetidos con claridad 
(RH 13- 10- 1904). 

Identificación de los tres ángeles.- 

Cristo viene por segunda vez con poder para salvación. Ha enviado los mensajes de los 
ángeles primero, segundo y tercero para preparar a los seres humanos para dicho 
acontecimiento. Estos ángeles representan a los que reciben 420 la verdad y presentan el 
Evangelio al mundo con poder (Carta 79, 1900). 

(Cap. 18: 1-5.) 

Un grupo leal.- 

Las iglesias se han convertido en lo que se describe en el capítulo dieciocho del Apocalipsis. 
¿Por qué se dan los mensajes de Apocalipsis catorce? Porque se han corrompido los 
principios de las iglesias . . . [Se cita Apoc. 14: 6-10.] 

Aparentemente todo el mundo es culpable de recibir la marca de la bestia. Pero el profeta ve 
un grupo de los que no adoran a la bestia, y que no han recibido su marca en sus frentes ni 
en sus manos. "Aquí está la paciencia de los santos -declara-, los que guardan los 
mandamientos de Dios y la fe de Jesús" (MS 92, 1904). 

Aceptan la verdad en grandes cantidades.- 

El tiempo de los castigos destructores de Dios es [será] el tiempo de misericordia para los 
que no tienen oportunidad de saber qué es la verdad. El Señor los contemplará con ternura. 
Su corazón se conmueve de misericordia. Su mano aún se extiende para salvar, entretanto 
que se cierra la puerta para los que no querían entrar. En estos últimos días serán admitidos 



[en la iglesia] grandes cantidades de personas, quienes oyen la verdad por primera vez (RH 
5-7-1906). 

7. 

Dando gloria a Dios.- 

Dar gloria a Dios es revelar su carácter en el nuestro, y de esta manera hacerlo conocer. Y 
glorificamos a Dios en cualquier forma en que hagamos conocer al Padre o al Hijo (MS 16, 
1890). 

8 (Dan. 7: 25; 2 Tes. 2: 3-4; ver EGW com. Apoc. 18: 1-5). 

El mundo ebrio con el vino de Babilonia.- 

Dios acusa a Babilonia "porque ha hecho beber a todas las naciones del vino del furor de su 
fornicación". Esto significa que ha menospreciado el único mandamiento que señala al 
verdadero Dios, y ha derribado el sábado, recordativo de la creación de Dios. 

Dios hizo el mundo en seis días y descansó en el séptimo. Así santificó ese día y lo puso 
aparte de todos los otros como santo para él, para ser observado por su pueblo a través de 
todas sus generaciones. 

Pero el hombre de pecado, ensalzándose por encima de Dios sentándose en el templo de 
Dios y haciéndose pasar por Dios, pensó en cambiar tiempos y leyes. Este poder, pensando 
demostrar que no sólo era igual a Dios, sino superior a Dios, cambió el día de reposo 
colocando el primer día de la semana donde debiera estar el séptimo. El mundo protestante 
ha tomado a este hijo del papado para que se lo considere como sagrado. En la Palabra de 
Dios esto es llamado la fornicación de la mujer. 

Dios tiene un conflicto con las iglesias actuales. Ellas están cumpliendo la profecía de Juan: 
"Todas las naciones han bebido del vino del furor de su fornicación". Se han divorciado de 
Dios al negarse a recibir el sello divino. No tienen el espíritu del pueblo leal que guarda los 
mandamientos de Dios. Y las gentes del mundo, al dar su sanción a un falso día de reposo y 
hollar bajo sus pies el día de reposo del Señor, han bebido del vino del furor de su 
fornicación (Carta 98, 1900). 

9-12 (cap. 13: 11-17; ver EGW com. cap. 12: 17; 18: 1; Isa. 58: 12-14). 

El verdadero tema de discusión en el conflicto final.- 

[Se cita Apoc. 14: 9- 10.] Es importante que todos comprendan qué es la marca de la bestia y 
cómo pueden escapar de las temibles amenazas de Dios. ¿Por qué no se interesan los 
hombres en conocer qué constituye la marca de la bestia y su imagen? Contrasta 
directamente con la señal de Dios. [Se cita Exo. 31: 12-17.] 

La cuestión del día de reposo será el tema de disputa en el gran conflicto en que todo el 
mundo tendrá una parte, [Se cita Apoc. 13: 4-8, 10.] Todo el capítulo es una revelación de lo 
que con seguridad habrá de suceder [se cita Apoc. 13: 11, 15-17] (MS 88, 1897). 

¿Qué es la marca de la bestia?- 

Juan fue llamado para que contemplara a un pueblo distinto de los que adoran a la bestia y a 
su imagen observando el primer día de la semana. La observancia de ese día es la marca de 
la bestia (Carta 31, 1898). 

(Cap. 13: 16-17.) Amonestación contra la marca de la bestia.- 

El mensaje del tercer ángel se ha enviado al mundo para advertir a los hombres contra la 



recepción de la marca de la bestia o de su imagen en sus frentes o en sus manos. Recibir 
esta marca significa adoptar la misma decisión de la bestia y apoyar sus mismas ideas, en 
oposición directa la Palabra de Dios. De todos los que reciban esta marca, Dios dice: "El 
también beberá del vino de la ira de Dios, que ha sido vaciado puro en el cáliz de su ira; y 
será atormentado con fuego y azufre delante de los santos ángeles y del Cordero" . . . 

Si la luz de la verdad ha sido presentada a 421 vosotros, revelando el día de reposo del 
cuarto mandamiento y mostrando que en la Palabra de Dios no hay ningún fundamento para 
la observancia del domingo, y sin embargo os aferráis al falso día de reposo negándoos a 
santificar el día de reposo que Dios llama "mi día santo", recibís la marca de la bestia. 
¿Cuándo ocurre esto? Cuando obedecéis el decreto que os ordena dejar de trabajar en 
domingo y adorar a Dios, sabiendo que no hay en la Biblia una sola palabra que muestre que 
el domingo sea algo más que un día común de trabajo, consentís en recibir la marca de la 
bestia y rechazáis el sello de Dios. 

Si recibimos esta marca en nuestra frente o en nuestra mano, los juicios pronunciados contra 
los desobedientes caerán sobre nosotros. El sello del Dios viviente se coloca sobre aquellos 
que con plena conciencia guardan el día de reposo de Jehová (RH 13- 7- 1897). 

Un asunto de vida o muerte.- 

Este mensaje abarca los dos mensajes precedentes, se lo presenta como si fuera 
pronunciado a gran voz, es decir, con el poder del Espíritu Santo. Ahora están en juego 
todas las cosas. Debe darse la mayor importancia al mensaje del tercer ángel. Es un asunto 
de vida o muerte. La impresión que produzca este mensaje será proporcional con el fervor y 
la solemnidad con los cuales sea proclamado (MS 16, 1900). 

(Vers. 1-4.) No es una marca visible.- 

En la disputa del gran conflicto se forman dos bandos: los que "adoran a la bestia y a su 
imagen", y reciben su marca; y los que reciben "el sello del Dios vivo", que tienen "el nombre 
. . . de su Padre escrito en la frente". Esta no es una marca visible (ST 1- 11- 1899). 

(Cap. 18: 18; 2 Tes. 2: 7-12.) 

Protección contra el misterio de iniquidad.- 

El mensaje del tercer ángel aumenta en importancia a medida que nos acercamos a la 
terminación de la historia de esta tierra. 

Dios me ha presentado los peligros que están amenazando a los que han recibido la sagrada 
tarea de proclamar el mensaje del tercer ángel. Ellos deben recordar que este mensaje tiene 
el mayor significado para todo el mundo. Necesitan escudriñar diligentemente las Escrituras 
para que aprendan a estar en guardia contra el misterio de iniquidad, que desempeñará una 
parte tan destacada en la escenas finales de la historia de esta tierra. 

Los poderes del mundo harán cada vez más ostentaciones superficiales. Dios presentó a 
Juan bajo diferentes símbolos el carácter impío y la influencia seductora de aquellos que se 
han distinguido como perseguidores del pueblo del Señor. El capítulo dieciocho del 
Apocalipsis habla de la Babilonia simbólica, que ha caído de su elevada condición para 
convertirse en un poder perseguidor. Los que guardan los mandamientos de Dios y tienen la 
fe de Jesús son el objeto de la ira de este poder [se cita Apoc. 18: 1-8] (MS 135, 1902). 

El tiempo de prueba aclara el tema en disputa.- 

La obra del Espíritu Santo es convencer al mundo de pecado, de justicia y de juicio. El 
mundo sólo puede ser amonestado cuando vea que aquellos que creen la verdad son 
santificados por la verdad, cuando vea que practican principios santos y elevados, que 



demuestran con altura la línea de demarcación entre los que guardan los mandamientos de 
Dios y los que los pisotean. La santificación del Espíritu destaca la diferencia entre aquellos 
que tienen el sello de Dios y los que guardan un día falso de reposo. 

Cuando llegue la prueba se manifestará claramente qué es la marca de la bestia: es la 
observancia del domingo. Aquellos que después de haber oído la verdad siguen 
considerando como santo ese día, llevan la rúbrica del hombre de pecado que piensa 
cambiar los tiempos y la ley (Carta 12, 1900). 

El último acto del drama.- 

El reemplazo de lo verdadero por lo falso es el último acto del drama. Dios se manifestará 
cuando esta sustitución llegue a ser universal. Cuando las leyes de los hombres sean 
exaltadas por sobre las leyes de Dios, cuando las potencias de esta tierra traten de obligar a 
los hombres a guardar el primer día de la semana, sabed que ha llegado el tiempo para que 
Dios actúe. Se levantará en su majestad y sacudirá terriblemente la tierra. Saldrá de su 
morada para castigar a los habitantes del mundo por su iniquidad (RH 23- 4- 1901). 

(Vers. 1-4; cap. 7: 2-3; 13: 13, 16; Exo. 31: 13-17; 2 Tes. 2: 3-4.) 

 La marca de distinción.- 

Nos estamos acercando a la terminación de la historia de esta tierra. Satanás está haciendo 
esfuerzos desesperados para hacerse a sí mismo dios, para hablar y actuar como Dios, para 
aparecer como quien tiene derecho a dominar las conciencias de los hombres. Se esfuerza 
con todo su poder para colocar una institución humana en el lugar 422 del santo día de 
reposo de Dios. Los hombres, bajo la jurisdicción del hombre de pecado, han ensalzado una 
norma falsa en completa oposición con el decreto de Dios. Cada día de reposo que ha sido 
instituido lleva el nombre de su autor, una marca indeleble que muestra la autoridad de cada 
uno. El primer día de la semana no tiene ni un ápice de santidad; es producto del hombre de 
pecado, quien se esfuerza en esta forma para contrarrestar los propósitos de Dios. 

Dios ha establecido el séptimo día como su día de reposo. [ Se cita Exo.  31: 13, 17, 16.] 

De ese modo se traza la distinción entre los leales y los desleales. Los que desean tener el 
sello de Dios en su frente deben guardar el día de reposo del cuarto mandamiento. Así se 
distinguen de los desleales que han aceptado una institución establecida por el hombre en 
lugar del verdadero día de reposo. La observancia del verdadero día de reposo de Dios es 
una marca de distinción entre el que sirve a Dios y el que no le sirve (RH 23- 4-1901). 

 

10. 

 
 

12. 

 
 

Ver EGW com. Gén. 6: 17; Mat. 27: 21-22, 29. 

El pueblo que tiene el nombre de Dios.- 

¿Quiénes son éstos? El pueblo que tiene el nombre de Dios; los que en esta tierra han dado 
testimonio de su lealtad. ¿Quiénes son? Los que han guardado los mandamientos de Dios y 
el testimonio de Jesucristo; los que han tenido al Crucificado como su Salvador (MS 132, 
1903). 

(Exo. 31: 13-17.) 

¿Cuál es la señal de Dios?- 

La señal de obediencia es la observancia del día de reposo del cuarto mandamiento. Si los 



hombres guardan el cuarto mandamiento, guardarán todo el resto (Carta 31, 1898). 

(Cap. 7: 2-3; Eze. 9: 4.) 

La marca del santo día de reposo.- 

Habrá una marca colocada sobre el pueblo de Dios, y esa marca es la observancia de su 
santo día de reposo (HS 217). 

¿Leales a quién?- 

Dios ha declarado que significa mucho descartar la Palabra del Dios vivo y aceptar las 
afirmaciones de aquellos que procuran cambiar tiempos y leyes. [Se cita Exo. 31: 12-17.] 

Los que a pesar de estas especificaciones se nieguen a arrepentirse de sus transgresiones, 
se darán cuenta de los resultados de su desobediencia. Al observar el día de reposo 
necesitamos preguntarnos individualmente: ¿he hecho derivar mi fe de las Escrituras, o de un 
falso representante de la verdad? Cada alma que se liga con el pacto divino y eterno, hecho 
y presentado a nosotros como una señal y marca del gobierno de Dios, se liga a la cadena 
áurea de la obediencia, cada uno de cuyos eslabones es una promesa. Demuestra que 
considera la Palabra de Dios por encima de la palabra de un hombre. El amor de Dios es 
preferible al amor del hombre. Y los que se arrepienten de su transgresión y retornan a su 
lealtad aceptando la marca de Dios, demuestran ser súbditos leales, dispuestos a cumplir la 
voluntad divina, a obedecer los mandamientos de Dios. La verdadera observancia del día de 
reposo es la señal de lealtad a Dios (MS 63, 1899). 

La fidelidad crece con la emergencia.- 

Juan contempla otra escena en Apocalipsis 14. Ve a un pueblo cuya fidelidad y lealtad a las 
leyes del reino de Dios crece con la emergencia. La forma en que se desprecia la ley de Dios 
sólo hace que revelen más decididamente amor por esa ley, amor que aumenta con el 
desprecio que se le manifiesta [a ella] (MS 163, 1897). 

(Sal. 119: 126-127; Mal. 3: 18.) 

 ¡Es tiempo de luchar!- 

Que nadie se rinda a la tentación ni sea menos ferviente en su adhesión a la ley de Dios 
debido al desprecio en que se la tiene, pues eso precisamente debe hacernos orar de todo 
corazón y con toda el alma y voz: "Tiempo es de actuar, oh Jehová, porque han invalidado tu 
ley". Por lo tanto, debido al menosprecio universal no me convertiré en traidor, pues Dios 
será sumamente honrado y glorificado debido a mi lealtad. 

¡De ningún modo! ¿Disminuirán su consagración los adventistas del séptimo día cuando toda 
su capacidad y todas sus facultades debieran colocarse al lado del Señor; cuando un firme 
testimonio, noble y elevador, debiera proceder de sus labios? "Por eso he amado tus 
mandamientos más que el oro, y más que oro muy puro". 

Cuando la ley de Dios sea más ridiculizada y menospreciada, entonces es tiempo de que 
cada verdadero seguidor de Cristo, aquellos que han entregado su corazón a Dios y que 
están determinados a obedecer a Dios, se mantengan con firmeza de parte de la fe que una 
vez fue dada a los santos. "Entonces os volveréis, y discerniréis la diferencia entre el justo y 
el malo, entre el que sirve a Dios y el que no le sirve". Es tiempo de luchar cuando se 
necesita más que nun 423 ca de los paladines (RH 8-6-1897). 

13 (2 Tim. 4: 7-8). 

Dios honra a los ancianos fieles.- 



Viven en nuestra tierra quienes han pasado de los noventa años de edad. En su debilidad se 
ve el resultado natural de la vejez; pero creen en Dios, y Dios los ama. El sello de Dios está 
sobre ellos, y estarán en el número de quienes ha dicho el Señor: "Bienaventurados . . . los 
muertos que mueren en el Señor". Con Pablo pueden decir: "He peleado la buena batalla, he 
acabado la carrera, he guardado la fe. Por lo demás, me está guardada la corona de justicia, 
la cual me dará el Señor, juez justo, en aquel día; y no sólo a mí, sino también a todos los que 
aman su venida". Hay muchos cuyas cabezas encanecidas Dios honra, porque han peleado 
la buena batalla y guardado la fe (Carta 207, 1899). 

 

CAPÍTULO 15 

2-3 (Exo. 15: 1-19; Deut. 31: 30 a 32: 44; Isa. 26: 2). 

El himno final de victoria.- 

¡Qué canto será aquel cuando los rescatados del Señor se encuentren en las puertas de la 
Santa Ciudad, que girarán sobre sus resplandecientes goznes, y las gentes que hayan 
guardado su Palabra -sus mandamientos- entrarán en la ciudad, cuando la corona del 
vencedor sea colocada sobre la cabeza de cada uno y sean puestas arpas de oro en sus 
manos!  Todo el cielo resonará con preciosa música y cantos de alabanza al Cordero. 
¡Salvados, eternamente salvados en el reino de la gloría! Tener una vida que se mide con la 
vida de Dios: esa es la recompensa (MS 92, 1908). 

 

CAPÍTULO 16 

1-21 (cap. 6: 13-17; Sal. 46: 1-3; Mat. 24: 7). 

Juan presenció los terrores de los últimos días.- 

Juan . . . fue testigo de las terribles escenas que acontecerán como señales de la venida de 
Cristo. Vio ejércitos que se reunían para la batalla y el corazón de los hombres 
desfalleciendo de temor. Vio la tierra sacudida de su lugar, las montañas trasladadas al 
medio del mar, sus olas rugiendo y agitadas, y las montañas sacudidas por la turbulencia del 
mar. Vio cuando se abrían las copas de la ira de Dios, y la peste, el hambre y la muerte que 
sobrevenían a los habitantes de la tierra (RH 11- 1- 1887). 

13-16 (cap. 13: 13-14; 17: 13-14; 19: 11-16; ver EGW com. cap. 7: 1-3). 

Pronto se peleará la batalla del Armagedón.- 

En nuestro mundo hay sólo dos bandos: los que son leales a Dios y los que están bajo la 
bandera del príncipe de las tinieblas. Satanás y sus ángeles descenderán con poder y 
señales y falsos prodigios para engañar a los que moran en la tierra y, de ser posible, a los 
mismos escogidos. La crisis está muy cerca de nosotros. ¿Deben paralizarse las energías de 
los que tienen un conocimiento de la verdad? La influencia de los poderes del engaño, ¿es 
tan abarcante que supera la influencia de la verdad? 

Pronto se peleará la batalla del Armagedón. Aquel sobre cuya vestidura está escrito el 
nombre "Rey de reyes y Señor de señores", conduce a las huestes celestiales montadas en 
caballos blancos, vestidos de lino fino, limpio y blanco (MS 172, 1899). 

Toda forma de mal se lanza[rá] a una intensa actividad. Malos ángeles unen su poder con 
hombres impíos, y como han estado en conflicto constante y son experimentados en las 
mejores artes de engañar y de combatir, y como se han fortalecido durante siglos, no se 



rendirán en el último conflicto sin una lucha desesperada. Todo el mundo estará de un lado o 
del otro. La batalla del Armagedón se peleará y ese día no debe hallar a ninguno de 
nosotros durmiendo. Debemos estar bien despiertos, como vírgenes prudentes que tenemos 
aceite en nuestras vasijas con nuestras lámparas . . . 

El poder del Espíritu Santo debe estar sobre nosotros, y el Capitán de la hueste del Señor 
estará a la cabeza de los ángeles del cielo para dirigir la batalla. Aún ocurrirán sucesos 
solemnes. Una trompeta tras otra resonará, copa tras copa se derramará sobre los 
habitantes de la tierra. Escenas asombrosas están por sobrevenir sobre nosotros (Carta 112, 
1890). 

14-16 (Efe. 6: 12; ver EGW com. Apoc. 5: 11). 

Dos poderes antagónicos.- 

Dos grandes poderes antagónicos se revelan en la última gran batalla. En un lado está el 
Creador del cielo y de la tierra; todos los que están a su lado llevan su sello; son obedientes 
a sus mandamientos. Al otro lado está el príncipe de las tinieblas con los que han preferido 
la apostasía y la rebelión (RH 7- 5- 1901). 

(Cap. 12: 12.) 

 Satanás reúne sus fuerzas para la última batalla.- 

Este es un tiempo solemne y terrible para la iglesia. Los ángeles 424 ya están ceñidos, 
esperando el mandato de Dios para derramar sus copas de ira sobre el mundo. Los ángeles 
destructores están por emprender la obra de la venganza, porque el Espíritu de Dios se está 
retirando gradualmente del mundo. Satanás también está preparando sus fuerzas del mal, 
saliendo "a los reyes de la tierra en todo el mundo" para reunirlos bajo su bandera y 
prepararlos para "la batalla de aquel gran día del Dios Todopoderoso". Satanás hará 
enormes esfuerzos para obtener el dominio en el último gran conflicto. Se sacarán a la luz 
principios fundamentales, y habrá que tomar decisiones con respecto a ellos. El escepticismo 
está prevaleciendo por todas partes. La impiedad abunda. La fe de los miembros de la 
iglesia será probada en forma individual, como si no hubiera otra persona en el mundo (MS la 
1890). 

14-17 (cap. 18: 1). 

Los ejércitos de Dios entran en batalla.- 

Necesitamos estudiar el derramamiento de la séptima copa. Los poderes del mal no 
abandonarán el conflicto sin luchar ; pero la Providencia tiene una parte que desempeñar en 
la batalla del Armagedón. Cuando la tierra esté alumbrada con la gloria del ángel de 
Apocalipsis 18, los elementos religiosos, buenos y malos, despertarán del sueño y los 
ejércitos del Dios viviente irán a la batalla (MS 175, 1899). 

 

CAPÍTULO 17 

1-5 (cap. 13: 11-17; 18: 1-5; 2 Tes. 2: 7-12). 

Engañador de todas las naciones.- 

En el capítulo 17 del Apocalipsis se predice la destrucción de todas las iglesias que se 
corrompen mediante la devoción idólatra al servicio del papado, las cuales beben del vino de 
la ira de su fornicación. [Se cita Apoc. 17: 1-4.] 



Así se representa al poder papal, que con todo engaño de iniquidad por medio de una 
atracción superficial y un despliegue fastuoso engaña a las naciones, prometiéndoles -como 
Satanás a nuestros primeros padres- todo bien a los que reciban su marca y todo daño a los 
que se oponen a sus falacias. El poder que tiene la más profunda corrupción interior hará el 
mayor despliegue, y se vestirá con las más esmeradas señales de poder. La Biblia dice 
claramente que esto cubre una maldad corrompida y engañadora. "Y en su frente un nombre 
escrito, un misterio: 

BABILONIA LA GRANDE, LA MADRE DE LAS RAMERAS Y DE LAS ABOMINACIONES DE 
LA TIERRA". 

¿Qué entidad le entrega su reino a este poder? El protestantismo, un poder que mientras 
afirma que tiene el carácter y el espíritu de un cordero y está aliado con el cielo, habla con la 
voz de un dragón. Está movido por un poder que procede de abajo (Carta 232, 1899). 

13-14 (cap. 13: 11-17; 16: 13-16). 

Una alianza de las fuerzas de Satanás. 

[Se cita Apoc. 17: 13-14.] "Estos tienen un mismo propósito". Habrá un vínculo universal de 
unión, una gran armonía, una alianza de las fuerzas de Satanás. "Y entregarán su poder y su 
autoridad a la bestia". Así se manifiesta el mismo poder arbitrario y opresivo contra la 
libertad religiosa, la libertad de adorar a Dios conforme a los dictados de la conciencia, como 
lo hizo antes el papado, cuando persiguió a los que se atrevían a no conformarse con los 
ritos y las ceremonias religiosas del romanismo. 

En la lucha que se librará en los últimos días estarán unidos, en oposición al pueblo de Dios, 
todos los poderes corruptos que se han apartado de la lealtad a la ley de Jehová. En esta 
lucha, el día de reposo del cuarto mandamiento será el gran punto en disputa, pues en el 
mandamiento del día de reposo se identifica el gran Legislador como el Creador de los cielos 
y de la tierra (MS 24, 1891). 

 

14. 

Cristo glorificado en la última crisis.- 

Así como Cristo fue glorificado en el día de Pentecostés, será glorificado otra vez en la obra 
final del Evangelio, cuando prepare a un pueblo para que resista la prueba final en el último 
conflicto de la gran controversia ( RH 29- 11- 1892). 

 

CAPÍTULO 18 

1 (cap. 14: 9-12; Hab. 2: 14; ver EGW com. Hech. 2: 1-4). 

El ángel de Apocalipsis 18.- 

Las profecías del capítulo 18 de Apocalipsis pronto se cumplirán. Durante la proclamación 
del mensaje del tercer ángel, "otro ángel" ha de "descender del cielo con gran poder" y la 
tierra será "alumbrada con su gloria". El Espíritu del Señor bendecirá tan abundantemente a 
los seres humanos consagrados, que hombres, mujeres y niños abrirán sus labios en 
alabanza y acción de gracias, llenando la tierra del conocimiento de Dios y de su gloria 
inigualable, como 425 las aguas cubren el mar. 

Los que han mantenido el principio de su confianza firme hasta el fin, estarán bien despiertos 
durante el tiempo cuando se proclame el mensaje del tercer ángel con gran poder (RH 13- 
10- 1904). 



(2 Tim. 2: 14-16; ver EGW com. cap. 16: 14-17.) 

 El mensaje prepara para la traslación.- 

Entre los clamores de confusión: "¡Mirad, aquí está el Cristo, o mirad, allí está!", se dará un 
testimonio especial, un mensaje especial de verdad apropiada para este tiempo. Ese 
mensaje debe ser recibido, creído, y se debe actuar conforme a él. Lo que es eficaz es la 
verdad, y no las ideas fantásticas. La verdad eterna de la Palabra se presentará libre de 
todos los errores engañosos y de interpretaciones espirituales, libre de toda descripción 
fantásticamente trazada y seductora. La atención de los hijos de Dios será acosada con 
falsedades; pero la verdad debe permanecer cubierta con su atavío hermoso y puro. La 
Palabra, preciosa en su influencia santa y elevadora, no debe ser degradada a un nivel con 
los asuntos comunes y ordinarios. Debe permanecer siempre no contaminada con las 
falacias con que Satanás procura engañar, de ser posible, aun a los escogidos. 

La proclamación del Evangelio es el único medio por el cual Dios puede emplear a los seres 
humanos como instrumentos suyos para la salvación de las almas. A medida que hombres, 
mujeres y niños proclamen el Evangelio, el Señor abrirá los ojos de los ciegos para que vean 
sus estatutos, y escribirá su ley en el corazón de aquellos que verdaderamente se 
arrepientan. El Espíritu de Dios que da poder trabajando por medio de los seres humanos, 
induce a los creyentes a tener un solo pensamiento, una sola alma, a unirse en el amor de 
Dios y en la observancia de sus mandamientos, a prepararse aquí en la tierra para la 
traslación (RH 13- 10- 1904). 

(Jer. 30: 7; Ose. 6: 3; Joel 2: 23; Zac. 10:1; Efe. 4: 13, 15.) 

El refrigerio de la lluvia tardía.- 

Al acercarse los miembros del cuerpo de Cristo al período de su último conflicto, "el tiempo 
de angustia de Jacob", crecerán en Cristo y participarán abundantemente de su Espíritu. 
Cuando sea proclamado el tercer mensaje, crece[rá] hasta convertirse en un fuerte clamor, y 
a medida que la obra final sea acompañada por gran poder y gloria, los fieles hijos de Dios 
participarán de esa gloria. La lluvia tardía es la que los revive y fortalece para que puedan 
pasar por el tiempo de angustia. Sus rostros brillarán con la gloria de la luz que acompaña al 
tercer ángel (RH 27- 5- 1862). 

(Isa. 61: 11.) 

No se debe esperar la lluvia tardía.- 

No debemos esperar la lluvia tardía. Está descendiendo sobre todos los que reconozcan el 
rocío y las lluvias de gracia que caen sobre nosotros y los aprovechen. Cuando recojamos 
los fragmentos de luz, cuando apreciemos las firmes misericordias de Dios, quien anhela que 
confiemos en él, entonces se cumplirá cada promesa. [Se cita Isa. 61: 11.] Toda la tierra será 
llenada con la gloria de Dios (Carta 151, 1897). 

Revelación de la justicia de Cristo.- 

El tiempo de prueba es inminente, porque el fuerte clamor del tercer ángel ya ha comenzado 
en la revelación de la justicia de Cristo, el Redentor que perdona los pecados. Este es el 
comienzo de la luz del ángel cuya gloria llenará toda la tierra (RH 22- 11- 1892). 

No hay un tiempo específico para el derramamiento.- 

No tengo un tiempo específico del cual hablar sobre cuando suceda [sucederá] el 
derramamiento del Espíritu Santo, cuando el ángel poderoso descienda del cielo y se una 



con el tercer ángel en la terminación de la obra para este mundo. Mi mensaje es que nuestra 
única seguridad radica en estar listos para el refrigerio celestial, teniendo nuestras lámparas 
preparadas y ardiendo (RH 29- 3- 1892). 

1-5 (cap. 13: 11-17; 14: 6-12; Dan. 7: 25; 2 Tes. 2: 3-4; ver EGW com. Apoc. 6: 9; 
17: 1 5). 

Se pondrá en acción todo poder maligno.- 

Así como Dios llamó a los hijos de Israel a salir de Egipto para que pudieran guardar su día 
de reposo, así también llama a su pueblo a salir de Babilonia para que no adore a la bestia o 
a su imagen. El hombre de pecado, que pensó en cambiar los tiempos y la ley, se ha 
exaltado a sí mismo por encima de Dios, presentando un día de reposo falso al mundo; el 
mundo cristiano ha aceptado a este hijo del papado, lo ha prohijado y alimentado, desafiando 
a Dios al quitar su monumento conmemorativo y establecer un día de reposo rival. 

Después de que la verdad ha[ya] sido proclamada como testimonio a todas las naciones, todo 
poder concebible de maldad será puesto en acción y las mentes serán confundidas por las 
muchas voces que clamen: "Mirad, he aquí el Cristo; mirad, allí está. Esta es 426 la verdad, 
yo tengo el mensaje de parte de Dios, él me ha enviado con gran luz". Entonces serán 
quitadas las señalizaciones y habrá un intento de derribar las columnas de nuestra fe. Se 
hará un esfuerzo más decidido para exaltar el falso día de reposo y menospreciar a Dios 
mismo suplantando el día que ha bendecido y santificado. Este falso día de reposo será 
respaldado por una ley opresiva. 

Satanás y sus ángeles están bien despiertos e intensamente activos, trabajan con energía y 
perseverancia mediante agentes humanos para llevar a cabo su propósito de borrar de la 
mente de los hombres el conocimiento de Dios. Pero mientras Satanás trabaja con sus 
señales mentirosas, se cumplirá el tiempo predicho en el Apocalipsis, y el poderoso ángel 
que alumbrará la tierra con su gloria proclamará la caída de Babilonia y llamará a los hijos de 
Dios a abandonarla (RH 13- 12- 1892). 

(Cap. 14: 8.) 

 Parte de una serie de acontecimientos.- 

El mensaje en cuanto a la caída de Babilonia debe ser dado. El pueblo de Dios debe 
entender lo que se refiere al ángel que iluminará a todo el mundo con su gloria mientras 
clama poderosamente a gran voz: "Ha caído, ha caído la gran Babilonia". Los solemnes 
acontecimientos que ahora están sucediendo pertenecen a una serie de sucesos de la 
cadena de la historia, de los cuales el primer eslabón está conectado con el Edén. Que el 
pueblo de Dios se prepare para lo que está sobreviniendo a la tierra. El mundo está cautivo 
por el despilfarro en el uso de los recursos, el egoísmo y las herejías. Los instrumentos 
satánicos han estado en acción durante siglos. ¿Se rendirán ahora sin luchar? (MS 172, 
1899). 

(Mat. 15: 9; 21: 11-12; Juan 2: 13-16; ver EGW com. Apoc. 6: 9.) 

 Dos llamamientos a las iglesias.- 

[Se cita Apoc. 18: 1-2.] Este es el mismo mensaje que fue dado por el segundo ángel: caída 
es Babilonia, "porque ha hecho beber a todas las naciones del vino del furor de su 
fornicación". ¿Qué es ese vino? Sus falsas doctrinas. Ella le ha dado al mundo un falso día 
de reposo en lugar del sábado del cuarto mandamiento, y ha repetido la mentira que Satanás 
dijo primero a Eva en el Edén: la inmortalidad natural del alma. Muchos errores de esta clase 
han sido difundidos ampliamente por ella, "enseñando como doctrinas, mandamientos de 



hombres". 

Cuando Jesús comenzó su ministerio público, purificó el templo de su sacrílega profanación. 
Entre los últimos actos de su ministerio estuvo la segunda purificación del templo, y en la 
última obra para la amonestación del mundo también se hacen dos llamados distintos a las 
iglesias. El mensaje del segundo ángel es: "Ha caído, ha caído Babilonia, la gran ciudad, 
porque ha hecho beber a todas las naciones del vino del furor de su fornicación". Y en el 
fuerte clamor del mensaje del tercer ángel se oye una voz del cielo, que dice: "Salid de ella, 
pueblo mío, para que no seáis partícipes de sus pecados, ni recibáis de sus plagas; porque 
sus pecados han llegado hasta el cielo, y Dios se ha acordado de sus maldades" (RH 6- 12- 
1892). 

Tres mensajes que deben combinarse.- 

Deben combinarse los mensajes de los tres ángeles, dando su triple luz al mundo. Dice Juan 
en el Apocalipsis: "Ví a otro ángel descender del cielo con gran poder ; y la tierra fue 
alumbrada con su gloria" . [ Se cita Apoc. 18: 2-5.] Esto representa la proclamación del 
último y triple mensaje de amonestación para el mundo (MS 52, 1900). 

1-8 (ver EGW com. cap. 14: 9-12). 

Peligro en las alianzas con el mundo.- 

[Se cita Apoc. 18:1-8.] Este terrible cuadro, trazado por Juan para mostrar cuán 
completamente se entregarán al mal las potencias de la tierra, debiera mostrar a los que han 
recibido la verdad cuán peligroso es afiliarse a sociedades secretas o unirse de alguna 
manera con aquellos que no guardan los mandamientos de Dios (MS 135, 1902). 

 

3-7.  
 

Ver EGW com. 1 Juan 2: 18. 

 
 

CAPÍTULO 19 

7-9 (Efe. 5: 23-25; ver EGW com. cap. 7: 9). 

Dios, el esposo de su iglesia.- 

Dios es el esposo de su iglesia. La iglesia es la desposada, la esposa del Cordero. Cada 
verdadero creyente es una parte del cuerpo de Cristo. Cristo considera la infidelidad 
demostrada a él por su pueblo como la infidelidad de una esposa para con su esposo. 
Debemos recordar que somos miembros del cuerpo de Cristo (Carta 39, 1902). 

Conducta propia de la desposada de un rey.- 

La iglesia es la desposada, la esposa del Cordero. Debe conservarse pura, santificada, 
santa. Nunca debe complacerse en ninguna necedad, pues es la novia de un Rey; sin 
embargo, no comprende su excelsa posi 427 ción. Si lo entendiera, internamente estaría llena 
de toda gloria (Carta 177, 1901). 

(Cap. 3: 4; 7: 14; 16: 15.) 

 Vestiduras limpias.- 

La iglesia es la novia de Cristo, y sus miembros deben compartir el yugo con su Guía. Dios 
nos amonesta para que no manchemos nuestras vestiduras (Carta 123 1/2, 1898). 



11-16. 

Ver EGW com. cap. 16: 13-16. 
 

CAPÍTULO 20 

5-6. 

Señales de maldición en la segunda resurrección.- 

En la primera resurrección todos surgen dotados de lozanía inmortal; pero en la segunda son 
visibles en todos las señales de la maldición. Todos surgen de sus tumbas como 
descendieron a ellas. Los que vivieron antes del diluvio, surgen con su estatura gigantesca, 
más de dos veces el tamaño de los que ahora viven en la tierra, y bien proporcionados. Las 
generaciones posteriores al diluvio disminuyeron en estatura (3SG 84-85). 

9-10, 14 (Gén. 8: 1; 2 Ped. 3: 10). 

La nueva Jerusalén protegida en medio de las llamas.- 

Cuando el diluvio de aguas llegó a su altura máxima sobre la tierra, ésta tenía la apariencia 
de un lago sin orillas. Cuando Dios finalmente purifique la tierra, parecerá un lago de fuego 
sin orillas. Así como Dios protegió el arca en medio de las conmociones del diluvio porque en 
ella había ocho personas justas, protegerá a la nueva Jerusalén, donde están todos los fieles 
de todos los siglos desde el justo Abel hasta el último santo que vivió. Aunque toda la tierra, 
con excepción de aquella parte donde descansa la ciudad, estará envuelta en un mar de 
fuego líquido, sin embargo la ciudad será protegida mediante un milagro del Todopoderoso, 
como lo fue el arca. Estará a salvo en medio de los elementos devoradores (3SG 87). 

12-13 (Dan. 7: 9-10; ver EGW com. Exo. 31: 18; Mat. 5: 21-22, 27-28; 1 Tim. 5: 
24-25; Apoc. 11: 1; 22: 14). 

La ley de Dios vista en una nueva luz.- 

Cuando comience el juicio y todos sean juzgados por las cosas escritas en los libros, la 
autoridad de la ley de Dios será considerada en una luz completamente diferente de la que 
ahora existe en el mundo cristiano. Satanás ha cegado los ojos de ellos y ha confundido su 
entendimiento, así como confundió y cegó a Adán y a Eva y los indujo a la transgresión. La 
ley de Jehová es grande así como su autor es grande. En el juicio será reconocida como 
santa, justa y buena en todos sus requerimientos. Los que quebrantan esa ley, 
comprenderán que tienen una seria cuenta que arreglar con Dios, pues las exigencias de 
Dios son decisivas (RH 7- 5- 1901). 

(Rom. 3: 19; 7: 12; Jud. 15.) 

Todos los mundos son testigos del juicio.- 

Cristo quiere que todos comprendan los acontecimientos de su segunda venida. La escena 
del juicio tendrá lugar en presencia de todos los mundos, pues en ese juicio será vindicado el 
gobierno de Dios y su ley se destacará como "santa, justa y buena". Entonces será decidido 
cada caso y se pronunciará sentencia sobre todos. El pecado no parecerá entonces 
atractivo, sino que será visto en toda su odiosa magnitud. Todos verán la relación en que se 
encuentran con Dios y el uno con el otro ( RH 20-9-1898). 

Profundo escudriñamiento del corazón.- 



[Se cita Apoc. 20: 12.] Los hombres tendrán entonces un claro y nítido recuerdo de todos sus 
actos en esta vida. Ni una palabra ni un hecho escapará de su memoria. Ese será un tiempo 
angustioso. Y si bien es cierto que no debemos lamentarnos por el tiempo de angustia que 
viene, como seguidores de Cristo examinemos nuestro corazón como con una lámpara 
encendida para que veamos qué clase de espíritu nos mueve. Para nuestro bien presente y 
eterno, examinemos nuestras acciones para ver cómo están a la luz de la ley de Dios, pues 
esa ley es nuestra norma. Cada uno examine su propio corazón (Carta 22, 1901). 

(Sal. 33: 13-15; Ecl. 12: 13-14; Jer. 17: 10; Heb. 4: 13; ver EGW com. Sal. 139: 1- 
12.) 

Cada caso examinado.- 

Aunque todas las naciones deben pasar en juicio delante de Dios, sin embargo, él examinará 
el caso de cada individuo íntima y escrutadoramente como si no hubiera otro ser en la tierra 
(RH 19- 1- 1886). 

(Mal. 3: 16-17; 1 Cor. 3: 13.) 

Los ángeles toman nota de los hechos de los hombres.- 

Todo el cielo está interesado en nuestra salvación. Los ángeles de Dios recorren las calles 
de estas ciudades y toman nota de los hechos de los hombres. Registran en los libros de 
memoria de Dios las palabras de fe, los actos de amor, la humildad de espíritu; y en aquel 
día, cuando la obra de cada hombre sea examinada para saber de qué clase es, la obra del 
humilde seguidor de Cristo soporta 428 rá la prueba y recibirá la alabanza del cielo (RH 16- 
9- 1890). 

Tan exacta como una placa fotográfica.- 

Todos nosotros, como seres bendecidos por Dios con la facultad de razonar, con intelecto y 
juicio, debiéramos reconocer nuestra responsabilidad delante de Dios. La vida que nos ha 
dado es una sagrada responsabilidad, y ni un solo momento de ella debe ser tomado a la 
ligera, pues tendremos que encontrarnos de nuevo con él en los registros del juicio. En los 
libros del cielo nuestras vidas están delineadas tan cuidadosamente como la imagen en la 
placa del fotógrafo. No sólo somos tenidos por responsables de lo que hemos hecho, sino 
por aquello que hemos dejado de hacer. Tendremos que dar cuenta de nuestros caracteres 
no desarrollados, de las oportunidades que no aprovechamos (RH 22- 9- 1891). 

Nuestros caracteres representados en libros.- 

En los libros del cielo se registran con exactitud las burlas y las observaciones triviales de los 
pecadores que no prestan atención a las invitaciones de la misericordia que se les hacen, 
cuando Cristo les es presentado por sus ministros. Así como el artista reproduce en el vidrio 
pulido un cuadro verdadero del rostro humano, así también los ángeles de Dios cada día 
registran minuciosamente en los libros del cielo una representación exacta del carácter de 
cada ser humano (ST 11- 2- 1903). 

Registro celestial de los servicios prestados.- 

Todos los que son participantes de esta gran salvación obrada por Jesucristo, están bajo la 
obligación de trabajar como colaboradores de Dios. En las cortes celestiales se pasa lista, 
donde está registrado cada nombre, y los seres celestiales responden al llamado. Allí se 
anota el servicio prestado por cada ser humano en la tierra. Si son negligentes, se registra; 
si son diligentes, se anota; o si son ociosos, ese hecho queda registrado contra sus nombres. 
En toda la gran masa de la humanidad ninguno pasa inadvertido. Que cada uno esté listo 



para responder al llamado, diciendo: "Heme aquí, Señor, listo para la acción". 

El mundo espera algo de vosotros. Si no resplandecéis como luces en el mundo, alguien se 
levantará en el juicio y os culpará de la sangre de su alma. Se verá que tú fuiste un agente 
en las manos del enemigo de Dios y del hombre para extraviar y engañar por medio de tu 
falsa profesión de cristianismo. No condujiste las almas a la piedad y a la consagración. 
Tuviste nombre de que vivías; pero estabas espiritualmente muerto. No tuviste la influencia 
vitalizadora del Espíritu de Dios, que se da abundantemente a todos los que la piden con fe 
(RH 16- 8- 1898). 

Un inventario diario.- 

Dios juzga a cada hombre de acuerdo con su obra. No sólo juzga, sino que resume día tras 
día y hora tras hora nuestro progreso en el bien hacer (RH 16- 5- 1899). 

12-15 (cap. 3: 5; 13: 8; 21: 27; 22: 19). 

El libro de la vida.- 

Cuando nos convertimos en hijos de Dios, nuestros nombres se escriben en el libro de la vida 
del Cordero, y allí permanecen hasta el tiempo del juicio investigador. Entonces el nombre de 
cada individuo será llamado y su registro será examinado por Aquel que declara: "Yo 
conozco tus obras". Si en aquel día aparece que no nos hemos arrepentido plenamente de 
todas nuestras malas acciones, nuestros nombres serán borrados del libro de la vida y 
nuestros pecados permanecerán en contra de nosotros ( ST 6- 8- 1885). 

(Exo. 32: 30-33; ver EGW com. Mat. 12: 31-32.) 

 Un castigo justo para los pecadores.- 

Moisés manifestó su gran amor por Israel al interceder ante el Señor para que perdonara el 
pecado del pueblo o borrara su nombre del libro que él había escrito. Sus intercesiones 
ilustran el amor y la mediación de Cristo por la raza pecadora. Pero el Señor se negó a dejar 
que Moisés sufriera por los pecados de su pueblo apóstata; le dijo que aquellos que habían 
pecado contra él serían borrados de su libro que había escrito, porque los justos no deben 
sufrir por la culpa de los pecadores. 

El libro al cual se hace referencia aquí es el libro de los registros del cielo, en el cual está 
inscrito cada nombre y están registrados fielmente los actos de todos, sus pecados y su 
obediencia. Cuando los individuos cometen pecados que son demasiado atroces para que el 
Señor los perdone, sus nombres son borrados del libro y quedan destinados a la destrucción 
(ST 27- 5- 1880). 

 

CAPÍTULO 21 

1 (Isa. 33: 21). 

No habrá un océano profundo.- 

El mar divide a los amigos; es una barrera entre nosotros y aquellos a los cuales amamos. 
Nuestras relaciones son interrumpidas 429 por el ancho e insondable océano. En la tierra 
nueva no habrá mar ni lugar por donde "andará galera de remos". En lo pasado muchos que 
han amado y servido a Dios estuvieron atados a sus asientos en las galeras, obligados a 
servir a los propósitos de hombres crueles y despiadados. El Señor contempló su sufrimiento 
con simpatía y compasión. Gracias a Dios, en la tierra renovada no habrá torrentes 
impetuosos, ni profundos océanos, ni murmurantes olas que se mueven sin cesar (MS 33, 



1911). 

1-4 (Isa. 30: 26). 

Al fin se reúne la familia de Dios.- 

La iglesia es ahora militante; ahora tenemos que enfrentar un mundo que está en la 
medianoche de las tinieblas, casi completamente entregado a la idolatría. Pero se aproxima 
el día cuando ya se habrá peleado la batalla, se habrá ganado la victoria. La voluntad de 
Dios debe hacerse en la tierra como se hace en el cielo. Entonces las naciones no tendrán 
otra ley sino la ley del cielo. Todos constituirán una familia feliz y unida, vestidos con mantos 
de alabanza y acción de gracias: las vestiduras de la justicia de Cristo. 

Toda la naturaleza en su incomparable hermosura ofrecerá a Dios un constante tributo de 
alabanza y adoración. El mundo estará bañado con la luz del cielo. Los años transcurrirán 
con alegría. La luz de la luna será como la luz del sol, y la luz del sol será siete veces mayor 
de lo que es ahora. Cuando las estrellas del alba contemplen la escena, alabarán y los hijos 
de Dios clamarán de gozo, y Cristo y Dios se unirán para proclamar: "No habrá más pecado, 
ni habrá más muerte" (RH 17- 12- 1908). 

4 (ver EGW com. 1 Cor. 15: 51-55). 

El verano del cristiano.- 

Esta tierra es el lugar de preparación para el cielo. El tiempo que se pasa aquí es el invierno 
del cristiano. Aquí los helados vientos de la aflicción soplan sobre nosotros y nos asaltan las 
olas de la angustia; pero en el cercano futuro, cuando Cristo venga, la tristeza y el gemido 
habrán terminado para siempre. Entonces será el verano del cristiano. Todas las pruebas 
terminarán y no habrá más enfermedad ni muerte. "Enjugará Dios toda lágrima de los ojos de 
ellos; y ya no habrá llanto, ni clamor, ni dolor ; porque las primeras cosas pasaron" (MS 28, 
1886). 

 

23. 

 
 

27. 

 
 

Ver EGW com. Efe. 5: 25. 

 

 
Ver EGW com. cap. 20: 12-15. 

 
 

CAPÍTULO 22 

1. 

Ver EGW com. 1 Juan 1: 7, 9. 

1-2 (cap. 7: 17; ver EGW com. Luc. 23: 40-43). 

Educación superior en la vida futura.- 

Cristo, el Maestro celestial, guiará a su pueblo al árbol de la vida que crece a cada lado del 
río de la vida, y explicará a los suyos las verdades que no podían entender en esta vida. En 
aquella vida futura su pueblo obtendrá la educación superior en su plenitud. A los que entren 
en la ciudad de Dios se les colocará sobre sus cabezas coronas de oro. Será una escena de 
gozo que ninguno de nosotros puede permitirse perder. Echaremos nuestras coronas a los 
pies de Jesús, y vez tras vez le daremos gloria y alabaremos su santo nombre. Los ángeles 



se unirán en los cantos de triunfo. Tocando sus arpas de oro llenarán todo el cielo con dulce 
música y cantos al Cordero (MS 31, 1909). 

2 (cap. 2: 7; Gén. 2: 9; ver EGW com. Gén. 3: 22-24; Juan 5: 39). 

Poder vivificante del árbol de la vida.- 

El árbol de la vida es una representación del cuidado protector de Cristo por sus hijos. 
Cuando Adán y Eva comían de ese árbol reconocían su dependencia de Dios. El árbol de la 
vida poseía el poder de perpetuar la vida, y mientras comieran de él no podían morir. Las 
vidas de los antediluvianos se prolongaron debido al poder vivificador de ese árbol [poder] 
que les fue transmitido por Adán y Eva (RH 26- 1- 1897). 

(Juan 1: 4.) 

 El fruto vivificante es nuestro mediante Cristo.- 

El fruto del árbol de la vida en el jardín del Edén poseía virtudes sobrenaturales. Comer de él 
equivalía a vivir para siempre. Su fruto era el antídoto de la muerte. Sus hojas servían para 
mantener la vida y la inmortalidad. Pero debido a la desobediencia del hombre, la muerte 
entró en el mundo. Adán comió del árbol del conocimiento del bien y del mal, cuyo fruto aun 
le había sido prohibido que tocara. Su transgresión abrió las compuertas de la maldición 
sobre la raza humana. 

El Agricultor celestial trasplantó el árbol de la vida al paraíso del cielo después de la entrada 
del pecado; pero sus ramas cuelgan sobre la muralla hacia el mundo que está más abajo. 
Por medio de la redención comprada por la sangre de Cristo, aún podemos comer de su 
vivificante fruto. 

De Cristo está escrito: "En él estaba la vida, 430 y la vida era la luz de los hombres". El es la 
fuente de vida. Obedecerle es el poder vivificante que alegra el alma. 

Cristo declara: "Yo soy el pan de vida; el que a mí viene, nunca tendrá hambre; y el que en mí 
cree, no tendrá sed jamás" [se cita Juan 6: 57, 63; Apoc. 2: 7 ú. p.] (ST 31- 3- 1909). 

(Sal. 19: 10; Juan 6: 54-57.) 

 El árbol de la vida plantado para nosotros.- 

Los hijos de los hombres han tenido un conocimiento práctico del mal; pero Cristo vino al 
mundo para mostrarles que ha plantado para ellos el árbol de la vida, cuyas hojas eran para 
la sanidad de las naciones (MS 67, 1898). 

Las hojas del árbol de la vida os son ofrecidas. Son más dulces que la miel y que la que 
destila del panal. Tomadlas, comedlas, digeridlas, y vuestro miedo se desvanecerá (MS 71, 
1898). 

Cristo . . . era el árbol de la vida para todos los que quisieran tomarlo y comerlo (MS 95, 
1898). 

La Biblia es el árbol de la vida para nosotros.- 

Recuerden todos que el árbol de la vida lleva doce clases de frutos. Esto representa la obra 
espiritual de nuestras misiones en la tierra. La Palabra de Dios es para nosotros el árbol de 
la vida; cada porción de la Escritura tiene su uso; en cada parte de la Palabra hay alguna 
lección que aprender. Aprended pues cómo estudiar vuestras Biblias. Este Libro no es un 
montón de retazos; es un educador. Debéis ejercitar vuestros propios pensamientos antes de 
poder sacar verdadero beneficio del estudio de la Biblia.  Los nervios y los músculos 



espirituales deben ser ejercitados con la Palabra. El Espíritu Santo hará recordar las 
palabras de Cristo; iluminará la mente y conducirá en la búsqueda (Carta 3, 1898). 

Cristo es el árbol de la vida.- 

Cristo es la fuente de nuestra vida, la fuente de la inmortalidad. El es el árbol de la vida, y a 
todos los que van a él les imparte vida espiritual ( RH 26- 1- 1897). 

 

3-4. 

 Una definición del cielo.- 

Cristo es la verdad de todo lo que encontramos en el Padre. La definición del cielo es la 
presencia de Cristo (MS 58, s/f). 

 

4. 

Ver EGW com. cap. 7: 2-3. 
 

10-12 (cap. 4: 3; 10: 1; ver EGW com. cap. 10: 7; 2 Ped. 3: 9). 

Pronto cesará la intercesión de Cristo.- 

Aquel que se ha desempeñado como nuestro intercesor, que oye todas las oraciones y 
confesiones de arrepentimiento, que está representado con un arco iris rodeando su cabeza, 
símbolo de gracia y amor, pronto terminará su obra en el santuario celestial. La gracia y la 
misericordia dejarán entonces el trono, y la justicia tomará su lugar. Aquel a quien han 
buscado sus hijos, ocupará el lugar que le corresponde: la investidura de Juez Supremo ( RH 
1- 1- 1889). 

El tiempo de gracia terminará cuando menos se espere.- 

El fin del tiempo de gracia vendrá repentina e inesperadamente, cuando menos se lo espere; 
pero podemos hoy tener un registro limpio en el cielo, y saber que Dios nos acepta, y si 
somos fieles finalmente seremos reunidos en el reino de los ciclos (MS 95, 1906). 

No hay un segundo tiempo de gracia.- 

No hay un segundo tiempo de gracia para nadie. Ahora es el tiempo de gracia, antes de que 
el ángel, el ángel de misericordia, pliegue sus alas de oro y descienda del trono, y la 
misericordia, la misericordia desaparezca para siempre (MS 49, 1894). 

(Juan 9: 4.) 

 No se ha revelado la terminación del tiempo de gracia.- 

Dios no nos ha revelado el tiempo cuando terminará este mensaje, o cuando llegará a su fin 
el tiempo de gracia. Debemos aceptar para nosotros y para nuestros hijos las cosas que 
están reveladas; pero no tratemos de saber aquello que ha sido guardado secreto en los 
consejos del Todopoderoso . . . 

Me han llegado cartas preguntándome si tengo alguna luz especial acerca del tiempo cuando 
terminará el tiempo de gracia; y yo respondo que sólo tengo un mensaje que dar: que ahora 
es tiempo de obrar mientras el día dura, porque viene la noche cuando nadie puede trabajar. 
Ahora, precisamente en este momento, es tiempo de que nosotros estemos velando, 
trabajando y esperando. 

La Palabra de Dios revela que está muy cerca el fin de todas las cosas, y es clarísimo su 
testimonio de que es necesario que cada persona tenga la verdad plantada en su corazón, de 



modo que ella controle la vida y santifique el carácter. El Espíritu del Señor está en acción 
para tomar la verdad de la Palabra inspirada e imprimirla en el alma, de modo que los 
verdaderos seguidores de Cristo tengan un gozo santo y sagrado que podrán impartir a otros. 
El tiempo oportuno para que nosotros trabajemos es ahora, precisamente ahora, mientras 
dura el día. Pero no se le or 431 dena a nadie que escudriñe las Escrituras para afirmar, si 
fuera posible, cuándo terminará el tiempo de gracia. Dios no tiene un mensaje tal para labios 
mortales de ninguna clase. No quiere que una lengua mortal declare lo que él ha ocultado en 
sus concilios secretos (RH 9- 10- 1894). 

13. 

Ver EGW com. 1 Cor. 15: 22, 45. 
 

13-17 (cap. 1: 8). 

El Alfa y la Omega de las Escrituras.- 

[Se cita Apoc. 22: 13-17.] Aquí tenemos el Alfa del Génesis y la Omega del Apocalipsis. Se 
pronuncia una bendición para todos los que guardan los mandamientos de Dios y que 
cooperan con él en la proclamación del mensaje del tercer ángel (RH 8- 6- 1897). 

14 (cap. 20: 12-13; ver EGW com. Gén. 3: 22-24; Rom. 3: 31; 2 Cor. 3: 7-11). 

 La ciudad de Dios para los observadores de los mandamientos.- 

Nadie que haya tenido la luz de la verdad entrará en la ciudad de Dios como violador de los 
mandamientos. La ley divina está en el mismo fundamento de su gobierno en la tierra y en el 
cielo. Si los hombres a sabiendas han pisoteado y han despreciado la ley de Dios en la 
tierra, no serán llevados al cielo para que allí hagan lo mismo; no habrá cambio de carácter 
cuando Cristo venga. La edificación del carácter continuará durante las horas del tiempo de 
gracia. Día tras día son registradas las acciones en los libros del cielo, y los hombres 
recibirán su merecido en el gran día de Dios de acuerdo con sus obras. Entonces se verá 
quién recibe la bendición. Bienaventurados los que guardan sus mandamientos, para que su 
potencia sea en el árbol de la vida, y que entren por las puertas en la ciudad" (RH 25- 8- 
1885). 

(Col. 1: 26-27.) 

 Viaje en la vida futura.- 

Muchos parecen tener la idea de que este mundo y las mansiones celestiales constituyen el 
universo de Dios. No es así. La multitud de los redimidos viajará de un mundo a otro mundo, 
y mucho de su tiempo será empleado en escudriñar los misterios de la redención. Y a través 
de toda la extensión de la eternidad, este tema estará continuamente siendo expuesto ante 
sus mentes. Los privilegios de los que venzan por la sangre del Cordero y por la palabra del 
testimonio de ellos, están más allá de toda comprensión (RH 9- 3- 1886). 

 

17. 

Ver EGW com. cap. 3: 20; Rom. 3: 20-31. 

19. 

Ver EGW com. cap. 20: 12-15. 

433 



 
 

DEL SEVENTH-DAY ADVENTIST ANSWER 

QUESTIONS ON DOCTRINE 

(Respuesta de los adventistas del séptimo día a 

preguntas acerca de doctrina) 

COMPILACIÓN DE ALGUNAS CITAS RELATIVAS 

A LA DIVINIDAD, LA NATURALEZA 

Y LA OBRA EXPIATORIA DE CRISTO, EXTRAIDAS 

DE LOS ESCRITOS DE 

Elena G. de White 
 

435 
 

APÉNDICE A El Lugar de Cristo en la Divinidad  

Puesto que los escritos de Elena G. de White a menudo han sido mutilados en las supuestas 
"citas" de sus críticos o detractores, presentamos aquí un conjunto abarcante de sus 
enseñanzas acerca de la divinidad y la eterna preexistencia de Cristo, y su lugar en la 
Divinidad o Trinidad, su naturaleza durante la encarnación, y su sacrificio expiatorio y su 
ministerio sacerdotal. 

I.  La divinidad y la naturaleza de Cristo 

Cristo, el Verbo, el Unigénito de Dios, era uno solo con el Padre eterno, uno solo en 
naturaleza, en carácter y en propósitos; era el único ser que podía penetrar en todos los 
designios y fines de Dios. "Y llamaráse su nombre Admirable, Consejero, Dios fuerte, Padre 
eterno, Príncipe de paz". "Y sus salidas son desde el principio, desde los días del siglo" (Isa. 
9: 6; Miq. 5: 2) ( Patriarcas y Profetas, p. 12). 

Los judíos nunca antes habían oído tales palabras provenientes de labios humanos, y una 
influencia convincente los invadió; porque parecía que la divinidad resplandecía a través de 
la humanidad cuando Jesús dijo: "Yo y el Padre uno somos". Las palabras de Cristo estaban 
llenas de profundo significado cuando esgrimió el argumento de que él y el Padre eran una 
sola sustancia y poseían los mismos atributos ( The Siglis of the Times, 27 de noviembre de 
1893, p. 54). 

Sin embargo, el Hijo de Dios era el Soberano reconocido del cielo, y gozaba de la misma 
autoridad y poder que el Padre ( El conflicto de los siglos, p. 549). 

Para salvar al transgresor de la ley de Dios, Cristo, el que es igual al Padre, vino a vivir el 
cielo delante de los hombres, para que pudieran aprender en qué consiste tener el cielo en el 

APÉNDICES A, B y C 



corazón. Ilustró lo que el hombre debe ser para ser digno de la preciosa bendición de la vida 
que se mide con la vida de Dios ( Fundamentals of Christian Education [ Los fundamentos de 
la educación cristiana] , p. 179). 

La única manera como se podía restaurar a la especie caída era mediante el don de su Hijo, 
igual a él, poseedor de los mismos atributos de Dios. A pesar de haber sido tan exaltado, 
Cristo consintió en asumir la naturaleza humana, para poder obrar en favor del hombre y 
reconciliar con Dios a este súbdito desleal. Cuando el hombre se rebeló, Cristo presentó sus 
méritos en su favor, y se convirtió en el sus 436 título y la garantía del hombre. Asumió la 
tarea de combatir los poderes de las tinieblas en favor de éste, y prevaleció al vencer al 
enemigo de nuestras almas, y al presentarle al hombre el cáliz de la salvación ( The Review 
and Herald , 8 de noviembre de 1892, p. 690). 

El mundo fue hecho por él, "y sin él nada de lo que ha sido hecho, fue hecho" (Juan 1: 3). Si 
Cristo hizo todas las cosas, existió antes de todas las cosas. Las palabras pronunciadas 
acerca de esto son tan decisivas, que nadie debe quedar en la duda. Cristo era 
esencialmente Dios y en el sentido más elevado. Era con Dios desde toda la eternidad, Dios 
sobre todo, bendito para siempre . . . 

Hay luz y gloria en la verdad de que Cristo fue uno con el Padre antes de que se estableciera 
el fundamento del mundo. Esta es la luz que brilla en un lugar oscuro haciéndolo 
resplandecer con gloria divina y original. Esta verdad, infinitamente misteriosa en sí misma, 
explica otras verdades misteriosas que de otra manera serían inexplicables, al paso que está 
encerrada como algo sagrado en luz, inaccesible e incomprensible ( 
Mensajes selectos , t. 1, pp. 290, 291). 

El Rey del universo convocó a las huestes celestiales a comparecer ante él, a fin de que en 
su presencia él pudiese manifestar cuál era el verdadero lugar que ocupaba su Hijo y 
manifestar cuál era la relación que él tenía para con todos los seres creados. El Hijo de Dios 
compartió el trono del Padre, y la gloria del Ser eterno, que existía por sí mismo, cubrió a 
ambos ( Patriarcas y profetas , pp. 14, 15). 

Por mucho que un pastor pueda amar a sus ovejas, Jesús ama aún más a sus hijos e hijas. 
No es solamente nuestro pastor ; es nuestro "Padre eterno". Y él dice: "Y conozco mis 
ovejas, y las mías me conocen. Como el Padre me conoce, y yo conozco al Padre". ¡Qué 
declaración! Es el Hijo unigénito, el que está en el seno del Padre, a quien Dios ha 
declarado ser "el hombre compañero mío" (Zac. 13: 7); y presenta la comunión que hay entre 
él  y  el  Padre  como  figura  de  la  que  existe  entre  él  y  sus  hijos  en  la  tierra 
( El Deseado de todas las gentes , P. 447). 

Tratando todavía de dar la verdadera dirección a su fe, Jesús declaró: "Yo soy la resurrección 
y la vida". En Cristo hay vida original, que no proviene ni deriva de otra. "El que tiene al Hijo, 
tiene la vida" (1 Juan 5: 12). La divinidad de Cristo es la garantía que el creyente tiene de la 
vida eterna (lbíd., p. 489). 

Cayó el silencio sobre la vasta concurrencia. El nombre de Dios, dado a Moisés para 
expresar la presencia eterna había sido reclamado como suyo por este Rabino galileo. Se 
había proclamado a sí mismo como el que tenía existencia propia, el que había sido 
prometido a Israel, 437 "cuya procedencia es de antiguo tiempo, desde los días de la 
eternidad" ( Ibíd., p. 435). 

El Redentor del mundo era igual a Dios. Su autoridad era como la de Dios. Declaró que no 
tenía existencia aparte del Padre. La autoridad por la que hablaba y hacía milagros, era 
expresamente suya; sin embargo nos asegura que él y el Padre eran uno ( The Review and 
Herald , 7 de enero de 1890). 



Jehová, el eterno, el que posee existencia propia, el no creado, el que es la fuente de todo y 
el que lo sustenta todo, es el único que tiene derecho a la veneración y adoración supremas ( 
Patriarcas y profetas , p. 313). 

Jehová es el nombre dado a Cristo. "He aquí Dios es salvación mía -escribió el profeta 
Isaías-; me aseguraré y no temeré; porque mi fortaleza y mi canción es JAH Jehová, quien ha 
sido salvación para mí. Sacaréis con gozo aguas de las fuentes de la salvación. Y diréis en 
aquel día: Cantad a Jehová, aclamad su nombre, haced célebres en los pueblos sus obras, 
recordad que su nombre es engrandecido". "En aquel día cantarán este cántico en tierra de 
Judá: Fuerte ciudad tenemos; salvación puso Dios por muros y antemuro. Abrid las puertas, 
y entrará la gente justa, guardadora de verdades. Tú guardarás en completa paz a aquel 
cuyo pensamiento en ti persevera; porque en ti ha confiado. Confiad en Jehová 
perpetuamente, porque en JEHOVÁ el Señor está la fortaleza de los siglos" ( The Signs of the 
Times , 3 de mayo de 1899, p. 2). 

Las puertas del cielo se abrirán otra vez y nuestro Salvador, acompañado de millones de 
santos, saldrá como Rey de reyes y Señor de señores. Jehová Emmanuel "será rey sobre 
toda la tierra. En aquel día Jehová será uno, y uno su nombre" ( El discurso maestro de 
Jesucristo, p. 93). 

Este es el galardón de todos los que siguen a Cristo. Verse en armonía con Jehová 
Emmanuel, "en quien están escondidos todos los tesoros de la sabiduría y del conocimiento" 
y en quien "habita corporalmente toda la plenitud de la Deidad" (Col. 2: 3, 9), conocerlo, 
Poseerlo, mientras el corazón se abre más y más para recibir sus atributos, saber lo que es 
su amor y su poder, poseer las riquezas inescrutables de Cristo, comprender mejor "cuál sea 
la anchura, la longitud, la profundidad y la altura", y "conocer el amor de Cristo, que excede 
a todo conocimiento, para que seáis llenos de toda la plenitud de Dios" (Efe. 3: 18, 19), "ésta 
es la herencia de los siervos del Señor, ésta es la justicia que deben esperar de mí, dice el 
Señor" ( Ibíd. , pp. 32, 33). 

Antes de la aparición del pecado . . . Cristo el Verbo, el Unigénito 438 de Dios, era uno con el 
Padre Eterno: uno en naturaleza, en carácter y en designios; era el único ser en todo el 
universo que podía entrar en todos los consejos y designios de Dios. Fue por intermedio de 
Cristo por quien el Padre efectuó la creación de todos los seres celestiales ( El conflicto de 
los siglos, p. 547). 

Si los hombres rechazan el testimonio que dan las Escrituras inspiradas acerca de la 
divinidad de Cristo, inútil es querer argumentar con ellos al respecto, pues ningún argumento, 
por convincente que fuese, podría hacer mella en ellos. "El hombre natural no recibe las 
cosas del Espíritu de Dios; porque le son insensatez; ni las puede conocer, por cuanto se 
disciernen espiritualmente" (1 Cor. 2: 14, V.M.). Ninguna persona que haya aceptado este 
error, puede tener justo concepto del carácter o de la misión de Cristo, ni del gran plan de 
Dios para la redención del hombre ( Ibíd. , 579). 

II.  La eterna preexistencia de Cristo 

El Señor Jesucristo, el divino Hijo de Dios, existió desde la eternidad como una persona 
distinta, y sin embargo era uno con el Padre. Era la excelsa gloria del cielo. Era el 
Comandante de las inteligencias celestiales, y el homenaje de adoración de los ángeles era 
recibido por él con todo derecho. Esto no era robar a Dios (Mensajes selectos, t. 1, P. 291). 

Al hablar de su preexistencia, Cristo retrocede mentalmente hacia edades sin fecha. Nos 
asegura que no hubo momento cuando él no haya estado en íntima comunión con el Dios 
eterno. Aquel cuya voz estaban escuchando los judíos, había estado con Dios como alguien 
íntimamente unido a él ( The Signs of the Times, 29 de agosto de 1900). 



Aquí Cristo les demuestra que, aunque ellos podían rastrear su vida y afirmar que no llegaba 
a los cincuenta años, su vida divina no podía medirse mediante cómputos humanos. La 
existencia de Cristo antes de su encarnación no se puede medir por medio de cifras (The 
Signs of the Times, 3 de mayo de 1899). 

Desde toda la eternidad Cristo estuvo unido con el Padre, y cuando asumió la naturaleza 
humana, siguió siendo uno con Dios (The Signs of the Times, 2 de agosto de 1905, p. 10). 

Cuando Cristo entró por los portales celestiales, fue entronizado en medio de la adoración de 
los ángeles. Tan pronto como esta ceremonia hubo terminado, el Espíritu Santo descendió 
sobre los discípulos en abundantes raudales, y Cristo fue de veras glorificado con la misma 
gloria que había tenido con el Padre desde toda la eternidad ( Los hechos de los apóstoles, 
pp. 32, 33). 439 Sin embargo, al paso que la Palabra de Dios habla de la humanidad de 
Cristo cuando estuvo en esta tierra, también habla decididamente de su preexistencia. El 
Verbo existía como un ser divino, como el eterno Hijo de Dios, en unión y unidad con su 
Padre. Desde la eternidad era el Mediador del pacto, Aquel en quien todas las naciones de 
la tierra, tanto judíos como gentiles, habían de ser benditas si lo aceptaban. "El Verbo era 
con Dios, y el Verbo era Dios" (Juan 1: 1). Antes de que fueran creados los hombres o los 
ángeles, el Verbo era con Dios y el Verbo era Dios ( Mensajes selectos , t. 1, p. 290). 

Un ser humano vive, pero su vida es otorgada, una vida que se apagará. "¿Qué es vuestra 
vida? Ciertamente es neblina que se aparece por un poco de tiempo, y luego se desvanece" 
Pero la vida de Cristo no es neblina, es una vida sin fin, una vida que existía antes de que el 
mundo fuese ( The Signs of the Times, 17 de junio de 1897, p. 5). 

Desde los días de la eternidad, el Señor Jesucristo era uno con el Padre; era "la imagen de 
Dios", la imagen de su grandeza y majestad, "el resplandor de su gloria" (El Deseado de 
todas las gentes, p. 11). 

Era uno con el Padre antes de que los ángeles fueran creados ( The Spirit of Prophecy [El 
espíritu de profecía], t. 1, p. 17). 

Cristo era esencialmente Dios y en el sentido más elevado. Era con Dios desde toda la 
eternidad, Dios sobre todo, bendito para siempre ( Mensajes selectos, t. 1, p. 290). 

El nombre de Dios, dado a Moisés para expresar la presencia eterna había sido reclamado 
como suyo por este Rabino galileo. Se había proclamado a sí mismo como el que tenía 
existencia propia, el que había sido prometido a Israel, "cuya procedencia es de antiguo 
tiempo, desde los días de la eternidad" (Miq. 5: 2) ( El Deseado de todas las gentes , p. 
435). 

En ella [la Palabra de Dios] podernos aprender lo que nuestra redención costó al que desde 
el principio era igual al Padre ( Consejos para los maestros, p. 15). 

III.  Las tres Personas de la Divinidad 

Hay tres personas vivientes en el trío celestial; en el nombre de estos tres grandes poderes el 
Padre, el Hijo y el Espíritu Santo son bautizados los que reciben a Cristo mediante la fe, y 
esos poderes colaborarán con los súbditos obedientes del cielo en sus esfuerzos por vivir la 
nueva vida en Cristo ( El evangelismo, p. 446). 

La Divinidad se llenó de compasión por la especie, y el Padre, el Hijo y el Espíritu Santo se 
dedicaron a llevar a cabo el plan de redención ( Counsels on Health [Consejos sobre salud], 
p. 222) 440 Los que proclaman el mensaje del tercer ángel deben revestirse de toda la 
armadura de Dios, a fin de resistir valientemente en su puesto, frente a la detracción y la 
falsedad, librando la buena batalla de la fe, resistiendo al enemigo con la expresión: "Escrito 



está". Manténganse donde los tres grandes poderes del cielo: el Padre, el Hijo y el Espíritu 
Santo puedan ser su eficiencia. Estos poderes obran con el que se entrega sin reservas a 
Dios. La fuerza del cielo está a las órdenes de los creyentes de Dios. El hombre que hace 
de Dios su confianza está protegido por un muro inexpugnable ( The Southern Watchman [El 
atalaya del sur], 23 de febrero de 1904, p. 122). 

Nuestra santificación es la obra del Padre, el Hijo y el Espíritu Santo. Es el cumplimiento del 
pacto que Dios ha hecho con los que se unen a él, para permanecer con él, con su Hijo y con 
el Espíritu en santa comunión. ¿Ha nacido usted de nuevo? ¿Ha llegado a ser una nueva 
criatura en Cristo Jesús? Entonces coopere con los tres grandes poderes del cielo que están 
obrando en su favor. Al hacerlo le revelará al mundo los principios de la justicia (The Signs of 
the Times, 19 de junio de 1901). 

Los eternos signatarios celestiales -Dios, Cristo y el Espíritu Santo- armándolos [a los 
discípulos] con algo más que una mera energía mortal . . . avanzaron con ellos para llevar a 
cabo la obra y convencer de pecado al mundo (El evangelismo, p. 447). 

Debemos cooperar con los tres poderes más elevados del cielo: el Padre, el Hijo y el Espíritu 
Santo, y estos poderes trabajarán mediante nosotros convirtiéndonos en obreros juntamente 
con Dios (Ibíd., p. 448). 

Los que son bautizados en el triple nombre del Padre, del Hijo y del Espíritu Santo, al 
comienzo mismo de su vida cristiana declaran públicamente que han abandonado el servicio 
de Satanás y que han llegado a ser miembros de la familia real, hijos del Rey celestial (Joyas 
de los testimonios, t. 2, p. 389).441 

 

APÉNDICE B La naturaleza de Cristo durante la encarnación  

I.  El misterio de la encarnación*(8) 

La humanidad del Hijo de Dios es todo para nosotros. Es la cadena áurea que une nuestra 
alma con Cristo, y mediante Cristo, con Dios. Esto ha de ser nuestro estudio. Cristo fue un 
verdadero hombre. Dio prueba de su humildad al convertirse en hombre. Sin embargo, era 
Dios en la carne. Cuando tratemos este tema, haríamos bien en prestar atención a las 
palabras pronunciadas por Cristo a Moisés en la zarza ardiente: "Quita tu calzado de tus pies, 
porque el lugar en que tú estás, tierra santa es" (Exo. 3: 5). Deberíamos emprender este 
estudio con la humildad del que aprende con corazón contrito. Y el estudio de la encarnación 
de Cristo es un campo fructífero que recompensará al escudriñador que cava profundamente 
en procura de la verdad oculta (Mensajes selectos, t. 1, p. 286). 

El único plan que se pudo idear para salvar a la raza humana era el que requería la 
encarnación, la humillación y la crucifixión del Hijo de Dios, la Majestad del cielo. Después 
que se hubo trazado el plan de salvación, Satanás ya no tenía terreno sobre el cual fundar su 
insinuación de que Dios, puesto que es tan grande, no podía preocuparse por una criatura 
tan insignificante como el hombre (The Signs of the Times, 20 de enero de 1890). 

Al contemplar la encarnación de Cristo en la humanidad, nos asombramos frente a un 
ministerio insondable, que la mente humana no puede comprender. Mientras reflexionamos al 
respecto, más asombroso nos parece. ¡Qué enorme es el contraste entre la divinidad de 
Cristo y el indefenso bebé del pesebre de Belén! ¿Cómo podemos abarcar la distancia que 
existe entre el poderoso Dios y un indefenso bebé? Y sin embargo el Creador de los 
mundos, aquel en quien se manifestó la plenitud de la Divinidad corporalmente, se manifestó 
en el indefenso bebé del pesebre. Estaba por encima de cualesquiera de los ángeles, era 
igual al Padre en dignidad y gloria, ¡y a pesar de ello se revistió de 442 humanidad!  La 



Divinidad y la humanidad se combinaron misteriosamente, y el hombre y Dios llegaron a ser 
uno. En esta unión encontramos la esperanza de nuestra especie caída. Al contemplar a 
Cristo en su humanidad, vemos a Dios, y vemos en él el resplandor de su gloria, la expresa 
imagen de su persona ( The Signs of the Times, 30 de julio de 1896). 

A medida que el obrero estudie la vida de Cristo, y se espacie en el carácter de su misión, 
cada nuevo estudio le revelará algo más intensamente interesante que lo ya revelado. El 
tema es inagotable. El estudio de la encarnación de Cristo, su sacrificio expiatorio y su obra 
de mediación, ocuparán la mente del estudiante diligente mientras dure el tiempo (Obreros 
evangélicos, p. 264). 

Ciertamente es un misterio que Dios fuera así manifestado en la carne, y sin la ayuda del 
Espíritu Santo no podemos esperar comprender este tema. La lección más humillante que el 
hombre tiene que aprender es que la sabiduría humana es nada, y que es necedad el tratar 
de descubrir a Dios por sus propios esfuerzos ( Mensajes selectos, t. 1, p. 292). 

La naturaleza humana del Hijo de María, ¿fue cambiada en la naturaleza divina del Hijo de 
Dios? No. Las dos naturalezas se mezclaron misteriosamente en una sola persona: el 
hombre Cristo Jesús. En él moraba toda la plenitud de la Deidad corporalmente . . . . 

Este es un gran misterio, un misterio que no será comprendido plena y completamente, en 
toda su grandeza, hasta que los redimidos sean trasladados. Entonces se comprenderán el 
poder, la grandeza y la eficacia de la dádiva de Dios para el hombre. Pero el enemigo ha 
decidido que esta dádiva sea oscurecida hasta el punto de que quede reducida a nada 
(Comentario bíblico adventista, t. 5, p. 1088). 

No podemos explicar el gran misterio del plan de redención. Jesús asumió la humanidad para 
alcanzar a la humanidad; pero no podemos explicar de qué modo la divinidad se revistió de 
humanidad. Un ángel no habría sabido cómo simpatizar con el hombre caído, pero Cristo 
vino al mundo y sufrió todas nuestras tentaciones, y llevó todos nuestros dolores ( The 
Review and Herald, 1º de octubre de 1889). 

II.  La unión milagrosa de lo humano con lo divino 

Al deponer su manto real y su corona principesco, Cristo revistió su divinidad con humanidad, 
para que los seres humanos pudieran ser elevados de su degradación y ubicados en terreno 
ventajoso. Cristo no podría haber venido a esta tierra con la gloria que tenía en los atrios 
celestiales. Los seres humanos pecadores no podrían haber resistido la visión. Veló su 
divinidad con el manto de la humanidad, pero 443 no se separó de su divinidad. Como 
Salvador divino humano, vino a ponerse a la cabeza de la raza caída, para compartir su 
experiencia desde la infancia hasta la virilidad. Para que los seres humanos llegaran a ser 
participantes de la naturaleza divina, vino a esta tierra y vivió una vida de perfecta obediencia 
( Ibíd., 15 de junio de 1905). 

En Cristo, la divinidad y la humanidad se combinaron. La divinidad no descendió al nivel de la 
humanidad; la divinidad conservó su lugar, pero la humanidad, al estar unida a la divinidad, 
soportó la durísima prueba de la tentación en el desierto. El príncipe de este mudo se 
aproximó a Cristo después de su prolongado ayuno, cuando estaba hambriento, y le sugirió 
que le ordenara a las piedras que se convirtieran en pan. Pero el plan de Dios, trazado para 
la salvación del hombre, había previsto que Cristo conociera el hambre, la pobreza y cada 
aspecto de la experiencia humana ( lbíd., 18 de febrero de 1890). 

Mientras más pensamos en el hecho de que Cristo llegó a ser un bebé aquí en esta tierra, 
más maravilloso nos parece. ¿Cómo pudo ser posible que el indefenso bebé del pesebre de 
Belén siguiera siendo el divino Hijo de Dios? Aunque no lo podamos entender, podemos 
creer que el que hizo los mundos se convirtió por nuestra causa en un indefenso bebé. 



Aunque ocupaba una posición superior a la de cualquiera de los ángeles, y aunque era tan 
grande como el Padre en el trono del cielo, se hizo uno con nosotros. En él Dios y el hombre 
llegaron a ser uno, y en este hecho encontramos la esperanza de nuestra raza caída. Al 
mirar a Cristo en la carne, vemos a Dios en la humanidad, y vemos en él el resplandor de la 
gloria divina, la expresa imagen del Padre (The Youth's Instructor [El instructor de la 
juventud], 21 de noviembre de 1895). 

Nadie, al contemplar ese rostro infantil, que resplandecía de animación, podía decir que 
Cristo era justamente como otros niños. Era Dios en carne humana. Cuando sus 
compañeros lo instaban a hacer algo malo, la divinidad resplandecía a través de la 
humanidad, y rehusaba decididamente, En un instante distinguía la diferencia entre lo 
correcto y lo incorrecto, y examinaba el pecado a la luz de los mandamientos de Dios, y 
sostenía la ley como un espejo que arrojaba luz sobre el error ( Ibíd., 8 de septiembre de 
1898). 

Como miembro de la familia humana era mortal, pero como Dios era la fuente de vida para el 
mundo. El habría podido resistir siempre los avances de la muerte en su persona divina, y 
rehusado colocarse bajo su dominio; pero depuso voluntariamente su vida, de modo que al 
hacerlo pudiera dar vida y traer a la luz la inmortalidad . . . ¡Qué humildad fue ésta! Asombró 
a los ángeles. La lengua jamás la podrá describir; la 444 imaginación no la puede captar. ¡La 
Palabra eterna consintió en hacerse carne! ¡Dios se hizo hombre! ( The Review and Herald, 5 
de julio de 1887). 

El apóstol quiere apartar nuestra atención de nosotros mismos para que la fijemos en el Autor 
de nuestra salvación. Nos presenta sus dos naturalezas: la divina y la humana . . . Asumió 
voluntariamente la naturaleza humana. Fue su propia acción y su propio consentimiento. 
Revistió su divinidad de humanidad. Siempre fue Dios, pero no parecía Dios. Veló las 
demostraciones de la Divinidad que había atraído el homenaje y merecido la admiración del 
universo de Dios. Era Dios mientras estaba en la tierra, pero se despojó a sí mismo de la 
forma de Dios, y en su lugar tomó la forma y el aspecto de un hombre. Caminó por la tierra 
como un hombre. Por nuestra causa se hizo pobre, para que nosotros por su pobreza 
fuésemos enriquecidos. Depuso su gloria y su majestad. Era Dios, pero por un poco de 
tiempo renunció a las glorias y la forma de Dios . . . Llevó los pecados del mundo, y soportó 
el castigo que se desplomó como una montaña sobre su alma divina. Ofreció su vida en 
sacrificio, a fin de que el hombre no muriera para siempre. Murió, no obligado a ello, sino por 
su propia y libre voluntad (Ibíd.). 

La naturaleza humana del Hijo de María, ¿fue cambiada en la naturaleza divina del Hijo de 
Dios? No. Las dos naturalezas se mezclaron misteriosamente en una sola persona: el 
hombre Cristo Jesús. En él moraba toda la plenitud de la Deidad corporalmente. Cuando 
Cristo fue crucificado, su naturaleza humana fue la que murió. La Deidad no disminuyó y 
murió; esto habría sido imposible (Comentario bíblico adventista, t. 5, p. 1088). 

III.  Tomó la naturaleza humana sin pecado 

Cristo vino a la tierra tomando la humanidad y presentándose como representante del hombre 
para mostrar que, en el conflicto con Satanás, el hombre tal como Dios lo creó, unido con el 
Padre y el Hijo, podía obedecer todos los requerimientos divinos ( Mensajes selectos, t. 1, p. 
297). 

A Cristo se lo llama el segundo Adán. En pureza y santidad, conectado con Dios y amado 
por él. Comenzó donde el primer Adán había comenzado. Voluntariamente recorrió el 
terreno donde Adán había caído, y redimió el fracaso de Adán ( The Youth' Instructor, 2 de 
junio de 1898). 



Al venir el cumplimiento del tiempo debía manifestarse en forma humana. Tenía que ocupar 
su lugar a la cabeza de la humanidad mediante la asunción de la naturaleza, pero no de la 
pecaminosidad del hombre. En el cielo se escuchó la voz: "El Redentor vendrá a Sion, y a 
los que se 445 apartan de la transgresión en Jacob, dice Jehová" ( The Signs of the Times, 
29 de mayo de 1901), 

Cuando Cristo inclinó la cabeza y murió, derribó por tierra junto con él las columnas del reino 
de Satanás. Venció a Satanás en la misma naturaleza sobre la cual Satanás había obtenido 
la victoria en el Edén. El enemigo fue vencido por Cristo en su naturaleza humana. El poder 
divino del Salvador estaba oculto. Venció en la naturaleza humana, apoyándose en el poder 
de Dios ( The Youth's Instructor, 25 de abril de 1901). 

Al tomar sobre sí la naturaleza humana en su condición caída, Cristo no participó en lo más 
mínimo en su pecado. Estuvo sometido a las debilidades y flaquezas por las cuales está 
rodeado el hombre, "para que se cumpliese lo dicho por el profeta Isaías, cuando dijo: El 
mismo tomó nuestras enfermedades, y llevó nuestras dolencias". El se compadeció de 
nuestras debilidades, y en todo fue tentado como lo somos nosotros, pero "sin pecado". El 
fue el Cordero "sin mancha y sin contaminación". Si Satanás pudiese haber tentado a Cristo 
para que pecara en lo más mínimo, hubiera herido la cabeza del Salvador. Pero como 
sucedió, sólo pudo herir su talón. Si la cabeza de Cristo hubiera sido herida, habría perecido 
la esperanza de la raza humana. La ira divina habría descendido sobre Cristo como 
descendió sobre Adán . . . No deberíamos albergar dudas en cuanto a la perfecta 
impecabilidad de la naturaleza de Cristo (Comentario bíblico adventista, t. 5, p. 1105). 

Sed cuidadosos, sumamente cuidadosos en la forma en que os ocupáis de la naturaleza de 
Cristo. No lo presentéis ante la gente como un hombre con tendencias al pecado. El es el 
segundo Adán. El primer Adán fue creado como un ser puro y sin pecado, sin una mancha 
de pecado sobre él; era la imagen de Dios. Podía caer, y cayó por la transgresión. Por 
causa del pecado su posteridad nació con tendencias inherentes a la desobediencia. Pero 
Jesucristo era el unigénito Hijo de Dios. Tomó sobre sí la naturaleza humana, y fue tentado 
en todo sentido como es tentada la naturaleza humana. Podría haber pecado; podría haber 
caído, pero en ningún momento hubo en él tendencia alguna al mal. Fue asediado por las 
tentaciones en el desierto como lo fue Adán por las tentaciones en el Edén ( Ibíd., p. 1102). 

El Hijo de Dios se humilló y tomó la naturaleza del hombre después de que la raza humana 
ya hacía cuatro mil años que se había apartado del Edén y de su estado original de pureza y 
rectitud. Durante siglos, el pecado había estado dejando sus terribles marcas sobre la raza 
humana, y la degeneración física, mental y moral prevalecía en toda la familia humana. 
Cuando Adán fue atacado por el tentador 446 en el Edén, estaba sin mancha de pecado... En 
el desierto de la tentación., Cristo estuvo en el lugar de Adán para soportar la prueba que éste 
no había podido resistir ( Mensajes selectos, t. 1, p. 313). 

Evitad toda cuestión que se relacione con la humanidad de Cristo que pueda ser mal 
interpretada. La verdad y la suposición tienen no pocas similitudes. Al tratar de la 
humanidad de Cristo, necesitáis ser sumamente cuidadosos en cada afirmación, para que 
vuestras palabras no sean interpretadas haciéndoles decir más de lo que dicen, y así perdáis 
u oscurezcáis la clara percepción de la humanidad de Cristo combinada con su divinidad. Su 
nacimiento fue un milagro de Dios . . . Nunca dejéis, en forma alguna, la más leve impresión 
en las mentes humanas de que una mancha de corrupción o una inclinación hacia ella 
descansó sobre Cristo, o que en alguna manera se rindió a la corrupción. Fue tentado en 
todo como el hombre es tentado, y sin embargo él es llamado "el Santo ser". Que Cristo 
pudiera ser tentado en todo como nosotros y sin embargo fuera sin pecado, es un misterio 
que no ha sido explicado a los mortales. La encarnación de Cristo siempre ha sido un 
misterio, y siempre seguirá siéndolo. Lo que se ha revelado es para nosotros y para nuestros 



hijos; pero que cada ser humano permanezca en guardia para que no haga a Cristo 
completamente humano, como uno de nosotros, porque esto no puede ser (Comentario 
bíblico adventista, t. 5, pp. 1102, 1103). 

¡Qué aspectos opuestos se encuentran y se manifiestan en la persona de Cristo! ¡Era el 
poderoso Dios y sin embargo era un niño desamparado! ¡El Creador de todo el mundo, y sin 
embargo, en un mundo creado por él, a menudo tenía hambre y estaba cansado, y sin un 
lugar donde reclinar la cabeza! ¡Era el Hijo del hombre, y sin embargo era infinitamente 
superior a los ángeles! ¡Era igual al Padre pero, con su divinidad revestida de humanidad, 
estaba de pie a la cabeza de la raza caída, para que los seres humanos se pudieran ubicar 
en terreno ventajoso! ¡Poseedor de riquezas eternas, y sin embargo vivió la vida de un 
hombre pobre! Era uno con el Padre en dignidad y poder, pero tentado en su humanidad en 
todo al igual que nosotros! En el mismo momento de su agonía en la cruz, como Vencedor, 
respondió al requerimiento del pecador arrepentido para que se acordara de él cuando 
viniera, en su reino ( The Signs of the Times, 26 de abril de 1905). 

IV.  Asumió las desventajas de la naturaleza humana 

 La  doctrina de la encarnación de Cristo en carne humana es un misterio, "el misterio que 
había estado oculto desde los siglos y edades" (Col. 1: 26). Es el grande y profundo misterio 
de la piedad . . . . 

 Cristo no tomó la naturaleza humana en forma aparente.   La tomó de 447 verdad.   En  
"Por cuanto los hijos participaron de carne y sangre, 

él también participó de lo mismo"(Heb. 2: 14). Era el hijo de María; era de la simiente de 
David de acuerdo con la ascendencia humana ( Mensajes selectos, t. 11 pp. 289, 290). 

Vino a este mundo en forma humana, para vivir como un hombre entre los hombres.  Asumió  
 las desventajas de la naturaleza humana, para ser sometido a prueba. En su humanidad 
participaba de la naturaleza divina. En su encarnación se ganó en un nuevo sentido el título 
de Hijo de Dios ( The Signs of the Times, 2 de agosto de 1905). 

 Pero nuestro Salvador tomó la humanidad con todo su pasivo [todas sus desventajas].  Se  
 vistió de la naturaleza humana, con la posibilidad de ceder a la tentación.  No tenemos que 
soportar nada que él no haya soportado ( El Deseado de todas las gentes, p. 92). 

 Cristo llevó los pecados y las debilidades de la raza humana tal como existían cuando vino a  
Con las debilidades del hombre caído sobre él, en favor de la 

raza  humana  había de soportar las tentaciones de Satanás en todos los puntos en los que 
pudiera ser atacado el hombre ( Mensajes selectos, t. 1, p. 314). 

Jesús fue hecho en todo semejante a sus hermanos. Se hizo carne, como somos carne. 
Tuvo hambre y sed, y sintió cansancio. Fue sostenido por el alimento y refrigerado por el 
sueño.  Participó de la suerte del hombre; aunque era el inmaculado Hijo de Dios. Era  Dios 
en la carne, Su carácter ha de ser el nuestro ( El Deseado de todas las gentes, p. 278). 

La naturaleza humana de Cristo se hizo semejante a la nuestra, y sintió el sufrimiento con 
más intensidad; porque su naturaleza espiritual estaba libre de toda mancha de pecado. Por 
eso su deseo de eliminar el sufrimiento es más fuerte de lo que el ser humano puede 
experimentar . . . 

El Hijo de Dios soportó la ira de Dios contra el pecado.   Todo el pecado del mundo,  
 acumulado, se depositó sobre el Portador del pecado, el Inocente, el Único que podía ser 
propiciación por el pecado, porque él mismo era obediente. Era uno con Dios. No había 
mancha de corrupción en él. (The Signs of the Times, 9 de diciembre de 1897). 

Como uno de nosotros, debía llevar la carga de nuestra culpabilidad y desgracia. El Ser sin 

la tierra para ayudar al hombre. 

realidad, poseyó la naturaleza humana. 



pecado debía sentir la vergüenza del pecado... Todo el pecado, la discordia y la 
contaminadora concupiscencia de la transgresión torturaban, su espíritu (El Deseado de 
todas las gentes, p. 86). 

Su alma estaba siendo abrumada por el peso de los pecados del mundo y su rostro 
expresaba dolor inenarrable, una angustia profunda que el hombre caído nunca había 
experimentado. Sintió la abrumadora marea de desdicha que inundaba el mundo. 
Comprendió los alcances de la 448 fuerza de la complacencia del apetito y de las pasiones 
impías que dominaban el mundo (Mensajes selectos, t. 1, p. 318). 

Con la expiación se cumplió toda justicia. En lugar del pecador, recibió el castigo el 
inmaculado Hijo de Dios, y el pecador se va libre mientras recibe a Cristo como su Salvador 
personal y lo conserve como tal. Aunque es culpable, se lo considera inocente. Cristo 
cumplió todos los requerimientos de la justicia (The Youth's Instructor, 25 de abril de 1901). 

Inmaculado, llevó los pecados de los culpables. Inocente, se ofreció sin embargo como 
sustituto por los transgresores. El peso de la culpabilidad de todos los pecados cargó sobre 
el alma divina del Redentor del mundo (Mensajes selectos, t. 1, p. 378). 

 Tomó sobre su naturaleza sin pecado nuestra naturaleza pecaminosa, para poder saber  
(Medical Ministry [Ministerio médico], p. 181). 

 

V.  Tentado en todo 

Cristo es el único que experimentó todas las penas y tentaciones que sobrevienen a los seres 
humanos. Nunca fue tan fieramente perseguido por la tentación otro ser nacido de mujer; 
nunca llevó otro la carga tan pesada de los pecados y dolores del mundo. Nunca hubo otro 
cuya simpatía fuera tan abarcante y tierna. Habiendo participado de todo lo que experimenta 
la especie humana, no sólo podía condolerse de todo el que estuviera abrumado y tentado en 
la lucha, sino que sentía con él (La educación, p.78). 

Dios estaba en Cristo en forma humana, y soportó todas las tentaciones que asedian al 
hombre; participó en nuestro favor de todos los sufrimientos y las pruebas de la sufrida 
naturaleza humana (The Watchman [El atalaya], 10 de diciembre de 1907). 

El "fue tentado en todo según nuestra semejanza". Satanás estaba listo para atacarlo a cada 
paso, y lanzarle sus más fieras tentaciones; pero él "no pecó ni se halló engaño en su boca". 
"El... sufrió siendo tentado", sufrió en proporción a la perfección de su santidad. Pero el 
príncipe de las tinieblas no encontró nada en él; ni un solo pensamiento o sentimiento 
respondía a la tentación (Testimonies, t. 5, p. 422). 

Qué bueno sería que entendiéramos lo que significan las palabras: "Cristo sufrió siendo 
tentado". Aunque estaba libre de toda mancha de pecado, la refinada sensibilidad de su 
santa naturaleza hacía que el contacto con el mal le resultara indeciblemente doloroso. Sin 
embargo, habiendo asumido la naturaleza humana, se encontró con el archiapóstata frente a 
frente y resistió solo al enemigo de su trono. Ni siquiera en 449 pensamiento se podía inducir 
a Cristo a ceder el poder de la tentación. Satanás encuentra en los corazones humanos un 
punto de apoyo: algún deseo pecaminoso albergado en el alma, por medio del cual sus 
tentaciones imponen su poder. Pero Cristo declaró acerca de sí mismo: "Viene el príncipe de 
este mundo, pero no tiene nada conmigo". Las tormentas de la tentación estallaban sobre él, 
pero no podían lograr que se apartara de su lealtad a Dios (The Review and Herald, 8 de 
noviembre de 1887). 

Percibo que hay peligro en tratar temas que se refieren a la humanidad del Hijo del Dios 
infinito. El se humilló cuando vio que estaba en forma de hombre para poder comprender la 
fuerza de todas las tentaciones que acosan al hombre... En ninguna ocasión hubo una 

cómo socorrer a los tentados 



respuesta a las muchas tentaciones de Satanás. Cristo no pisó ni una vez el terreno de 
Satanás para darle ventaja alguna. Satanás no halló en él nada que lo animara a avanzar 
(Comentario bíblico adventista, t. 5, p. 1103). 

Muchos sostienen que era imposible para Cristo ser vencido por la tentación. En tal caso, no 
podría haberse hallado en la posición de Adán; no podría haber obtenido la victoria que Adán 
dejó de ganar. Si en algún sentido tuviésemos que soportar nosotros un conflicto más duro 
que el que Cristo tuvo que soportar, él no podría socorrernos. Pero nuestro Salvador tomó la 
humanidad con todo su pasivo [todas sus desventajas]. Se vistió de la naturaleza humana, 
con la posibilidad de ceder a la tentación. No tenemos que soportar nada que él no haya 
soportado.... Cristo venció en favor del hombre, soportando la prueba más severa. Por 
nuestra causa, ejerció un dominio propio más fuerte que el hambre o la misma muerte (El 
Deseado de todas las gentes, p. 92). 

VI.  Llevó el pecado y la culpa del mundo 

Cristo llevó la culpa de los pecados del mundo. Nuestra suficiencia se encuentra únicamente 
en la encarnación y muerte del Hijo de Dios. El pudo sufrir porque era sostenido por la 
divinidad. Pudo soportar porque estaba sin mácula de deslealtad o pecado. (Mensajes 
selectos, t. 1, p. 355). 

El [Cristo] tomó la naturaleza humana y llevó las debilidades y la degeneración del hombre 
(Ibíd., p. 314). 

Habría sido una humillación casi infinita para el Hijo de Dios revestirse de la naturaleza 
humana, aun cuando Adán poseía la inocencia del Edén. Pero Jesús aceptó la humanidad 
cuando la especie se hallaba debilitada por cuatro mil años de pecado. Como cualquier hijo 
de Adán, aceptó los efectos de la gran ley de la herencia. Y la historia de sus antepasados 
450 terrenales demuestra cuáles eran aquellos efectos. Mas él vino con una herencia tal 
para compartir nuestras penas y tentaciones, y darnos el ejemplo de una vida sin pecado. 

En el cielo, Satanás había odiado a Cristo por la posición que ocupara en las cortes de Dios. 
Le odió aún más cuando se vio destronado. Odiaba a Aquel que se había comprometido a 
redimir a una raza de pecadores. Sin embargo, a ese mundo donde Satanás pretendía 
dominar, permitió Dios que bajase su Hijo, como niño impotente, sujeto a la debilidad 
humana. Le dejó arrostrar los peligros de la vida en común con toda alma humana, pelear la 
batalla como la debe pelear cada hijo de la familia humana, aun a riesgo de sufrir la derrota y 
la pérdida eterna (El Deseado de todas las gentes, pp. 32, 33). 

¡Qué maravillosa combinación de humanidad y Divinidad! Podría haber ayudado a su 
naturaleza humana a resistir las incursiones de la enfermedad derramando vitalidad y vigor 
inmarcesible proveniente de su naturaleza divina. Pero se humilló a sí mismo hasta llegar al 
nivel de la naturaleza humana... ¡Dios se hizo hombre! (The Review and Herald, 4 de 
septiembre de 1900). 

En nuestra humanidad, Cristo había de resarcir el fracaso de Adán. Pero cuando Adán fue 
asaltado por el tentador, no pesaba sobre él ninguno de los efectos del pecado. Gozaba de 
una plenitud de fuerza y virilidad, así como del perfecto vigor de la mente y el cuerpo. Estaba 
rodeado por las glorias del Edén, y se hallaba en comunión diaria con los seres celestiales. 
No sucedía lo mismo con Jesús cuando entró en el desierto para luchar con Satanás. 
Durante cuatro mil años, la familia humana había estado perdiendo fuerza física y mental, así 
como valor moral; y Cristo tomó sobre sí las flaquezas de la humanidad degenerada. 
Únicamente así podía rescatar al hombre de las profundidades de su degradación (El 
Deseado de todas las gentes, pp. 91, 92). 

Revestido del manto de la humanidad, el Hijo de Dios descendió al nivel de los que deseaba 



salvar. En él no había ni engaño ni pecado; siempre fue puro e incontaminado; y sin embargo 
tomó sobre sí nuestra naturaleza pecaminosa. Al revestir su divinidad de humanidad, para 
poder relacionarse con la humanidad caída, trató de recuperar para el hombre lo que Adán 
había perdido como consecuencia de la desobediencia tanto para sí mismo como para el 
mundo. En su propio carácter exhibió ante el mundo el carácter de Dios (The Review and 
Herald, 15 de diciembre de 1896). 

El, por nuestra causa, depuso su manto real, descendió del trono del cielo, y estuvo dispuesto 
a revestir de humildad su divinidad, y llegó a ser como uno de nosotros pero sin pecado, a fin 
de que su vida y su carácter 451 fueran un modelo para que todos lo copiaran, de modo que 
pudieran tener el precioso don de la vida eterna (The Youth's Instructor, 20 de octubre de 
1886). 

Nació sin mancha de pecado, pero vino a este mundo como miembro de la familia humana 
(Carta 97, 1898). 

Inocente e inmaculado, andaba entre los irreflexivos, los toscos y descorteses (El Deseado 
de todas las gentes, p. 70). 

Cristo, que no conocía en lo más mínimo la mancha o contaminación del pecado, tomó 
nuestra naturaleza en su condición deteriorada. Esta fue una humillación mayor que la que 
pueda comprender el hombre finito. Dios fue manifestado en carne. Se humilló a sí mismo. 
¡Qué tema para el pensamiento, para una profunda y ferviente contemplación! Aunque era 
tan infinitamente grande la Majestad del cielo, sin embargo se inclinó tan bajo, sin perder un 
átomo de su dignidad y gloria. Se inclinó a la pobreza y la más profunda humillación entre los 
hombres (Mensajes selectos, t. 1, p. 296). 

A pesar de que los pecados de un mundo culpable pesaban sobre Cristo, a pesar de la 
humillación que implicaba el tomar sobre sí nuestra naturaleza caída, la voz del cielo lo 
declaró Hijo del Eterno (El Deseado de todas las gentes, p. 87). 

Aunque no tenía mancha de pecado en su carácter, accedió a conectar con su divinidad 
nuestra naturaleza humana caída. Al asumir de este modo la humanidad, honró a la 
humanidad. Habiendo tomado nuestra naturaleza caída demostró lo que podría llegar a ser si 
aceptaba la amplia provisión que él ha hecho por ella, y si llegaba a participar de la 
naturaleza divina (Special Instruction Relating to the Review and Herald Offíce, and the Work 
in Battle Creek [Mensaje especial relacionado con la oficina de la Review and Herald y la 
obra en Battle Creek], 26 de mayo de 1896, p. 13). 

El [Pablo] dirige la mente primero a la posición que ocupaba Cristo en el cielo, en el seno del 
Padre; lo revela después deponiendo su gloria, sometiéndose voluntariamente a todas las 
condiciones humillantes de la naturaleza del hombre, asumiendo las responsabilidades de un 
siervo, y siendo obediente hasta la muerte, la más ignominiosa y repulsiva de las muertes: la 
muerte de Cruz (Testimonies, t. 4, p. 458). 

Los ángeles se prosternaron ante él. Ofrecieron sus vidas. Jesús les dijo que con su muerte 
salvaría a muchos, pero que la vida de un ángel no podría pagar la deuda. Sólo su vida 
podía aceptar el Padre por rescate del hombre. También les dijo que ellos tendrían una parte 
que cumplir; estar con él, y fortalecerle en varias ocasiones que tomaría la naturaleza caída 
del hombre, y su fortaleza no equivaldría 452 siquiera a la de ellos; que presenciarían su 
humillación y sus acerbos sufrimientos (Primeros escritos, p. 150). 

Cristo mantenía su pureza en medio de la impureza. Satanás no podía mancharla ni 
corrompería. El carácter de Cristo revelaba un perfecto odio por el pecado. Su santidad era 
lo que despertaba contra él toda la cólera de un mundo relajado, pues con su vida perfecta 
proyectaba sobre el mundo un continuo reproche, y ponía de manifiesto el contraste entre la 



transgresión y la pura e impecable justicia de Aquel que no conoció pecado (Comentario 
bíblico adventista, t. 5, p. 1116). 

VII.  La perfecta impecabilidad de la naturaleza humana de Cristo 

No debemos tener dudas en cuanto a la perfección impecable de la naturaleza humana de 
Cristo. Nuestra fe debe ser inteligente; debemos mirar a Jesús con perfecta confianza, con fe 
plena y entera en el Sacrificio expiatorio. Esto es esencial para que el alma no sea rodeada 
de tinieblas. Este santo Sustituto puede salvar hasta lo último, pues presentó ante el 
expectante universo una humildad perfecta y completa en su carácter humano, y una perfecta 
obediencia a todos los requerimientos de Dios (Mensajes selectos, t. 1, p. 300). 

Con su brazo humano, Cristo rodeó la raza, mientras que con su brazo divino se aferró del 
trono del Infinito, para unir al hombre finito con el infinito Dios. Tendió un puente sobre el 
abismo que había abierto el pecado, y unió la tierra con el cielo. Conservó en su naturaleza 
humana la pureza de su carácter divino (The Youth's Instructor, 2 de junio de 1898). 

No estaba contaminado por la corrupción; era extraño al pecado; no obstante, oraba, y a 
veces con grandes clamores y lágrimas. Oraba por sus discípulos y por sí mismo, 
identificándose de este modo con nuestras necesidades, nuestras debilidades y nuestros 
fracasos, que son tan comunes a la humanidad. Era un poderoso solicitante, que no poseía 
las pasiones de nuestra naturaleza humana caída, pero acosado por las mismas debilidades 
y tentado en todo como nosotros. Jesús soportó una agonía que demandaba el auxilio y el 
apoyo del Padre (Testimonies, t. 2, 508). 

Se hermana con nuestras flaquezas, pero no alimenta pasiones semejantes a las nuestras. 
Como no pecó, su naturaleza rehuía el mal. Soportó luchas y torturas del alma en un mundo 
de pecado. Dado su carácter humano, la oración era para él una necesidad y un privilegio. 
Requería el más poderoso apoyo y consuelo divino que su Padre estuviera dispuesto a 
impartirle a él que, para beneficio del hombre, había dejado los goces del cielo y elegido por 
morada un mundo frío e ingrato (Joyas de los testimonios, t. 1, pp. 218, 219). 453 

Su doctrina descendía como la lluvia; sus palabras se esparcían como el rocío. En el 
carácter de Cristo se combinaban una majestad que Dios nunca había desplegado antes 
frente al hombre caído, y una humildad que el hombre nunca había logrado desarrollar. 
Nunca antes había caminado entre los hombres un ser tan puro, tan bueno, tan consciente de 
su naturaleza divina; y sin embargo tan sencillo, tan lleno de planes y propósitos para 
beneficiar a la humanidad. Aunque aborrecía el pecado, lloró lleno de compasión por el 
pecador. No se complació a sí mismo. La Majestad del cielo se revistió de la humildad de un 
niño. Este es el carácter de Cristo (Testimonies, t. 5, p. 422). 

La vida de Jesús estuvo en armonía con Dios. Mientras era niño, pensaba y hablaba como 
niño; pero ningún vestigio de pecado mancilló la imagen de Dios en él. Sin embargo, no 
estuvo exento de tentación... Jesús fue colocado donde su carácter iba a ser probado. Le era 
necesario estar constantemente en guardia a fin de conservar su pureza. Estuvo sujeto a 
todos los conflictos que nosotros tenemos que arrostrar, a fin de sernos un ejemplo en la 
niñez, la adolescencia y la edad adulta (El Deseado de todas las gentes, p. 52). 

Al tomar sobre sí la naturaleza del hombre en su condición caída, Cristo no participó de su 
pecado en lo más mínimo. Estuvo sujeto a las flaquezas y debilidades que rodean al hombre, 
"para que se cumpliese lo dicho por el profeta Isaías, cuando dijo: El mismo tomó nuestras 
enfermedades y llevó nuestras dolencias" (Mat. 8: 17). Fue conmovido por el sentimiento de 
nuestras debilidades y fue en todo tentado a nuestra semejanza. Y, sin embargo, no conoció 
pecado. Fue el Cordero "sin mancha y sin contaminación" (1 Ped. 1: 19)... No debemos tener 
dudas en cuanto a la perfección impecable de la naturaleza humana de Cristo (Mensajes 



selectos, t. 11 pp. 299, 300). 

Sólo Cristo podía abrir el camino, al hacer una ofrenda igual a las demandas de la ley divina. 
Era perfecto e incontaminado por el pecado. Era sin mancha ni arruga. La extensión de las 
terribles consecuencias del pecado nunca podrían haber sido conocidas, si el remedio 
provisto no hubiera sido de infinito valor. La salvación del hombre caído se consiguió a un 
costo tan inmenso que los ángeles se maravillaron, y no podían entender plenamente el 
misterio divino de que la Majestad del cielo, igual a Dios, muriera por la raza rebelde (The 
Spirit of Prophecy [El espíritu de profecía], t. 2, pp. 11, 12). 

Así sucede con la lepra del pecado, que es arraigada, mortífera e imposible de ser eliminada 
por el poder humano. "Toda cabeza está enferma, y todo corazón doliente. Desde la planta 
del pie hasta la cabeza no hay en él cosa ilesa, sino herida, hinchazón y podrida llaga" 454 
(Isa. 1: 5, 6). Pero Jesús, al venir a morar en la humanidad, no se contamina. Su presencia 
tiene poder para sanar al pecador (El Deseado de todas las gentes, p. 231). 

Jesús miró un momento la escena: la temblorosa víctima avergonzada, los signatarios de 
rostro duro, sin rastros de compasión humana. Su espíritu de pureza inmaculada sentía 
repugnancia por este espectáculo. Bien sabía él con qué propósito se le había traído este 
caso. Leía el corazón, y conocía el carácter y la vida de cada uno de los que estaban en su 
presencia... Los acusadores habían sido derrotados. Ahora, habiendo sido arrancado su 
manto de pretendida santidad, estaban, culpables y condenados, en la presencia de la pureza 
infinita (Ibíd., pp. 425, 426). 

VIII.  Cristo conservará para siempre la naturaleza humana 

Al condescender a tomar sobre sí la humanidad, Cristo reveló un carácter opuesto al carácter 
de Satanás... Al tomar, nuestra naturaleza, el Salvador se vinculó con la humanidad por un 
vínculo que nunca se ha de romper. A través de las edades eternas, queda ligado con 
nosotros. "Porque de tal manera amó Dios al mundo, que ha dado a su Hijo unigénito" (Juan 
3: 16). Lo dio no sólo para que llevase nuestros pecados y muriese como sacrificio nuestro; 
lo dio a la especie caída. Para asegurarnos los beneficios de su inmutable consejo de paz, 
Dios dio a su Hijo unigénito para que llegase a ser miembro de la familia humana, y retuviese 
para siempre sin naturaleza humana. Tal es la garantía de que Dios cumplirá su promesa. 
"Un niño nos es nacido, hijo nos es dado; y el principado sobre su hombro". Dios adoptó la 
naturaleza humana en la persona de su Hijo, y la llevó al más alto cielo (lbíd., pp. 16, 17). 455 

 

APÉNDICE C La Expiación  
 
 

PRIMERA PARTE - EL SACRIFICIO EXPIATORIO 

I.  El carácter central de la cruz en la expiación*(9) 

El sacrificio de Cristo como expiación del pecado es la gran verdad en derredor de la cual se 
agrupan todas las otras verdades (Obreros evangélicos, p. 330). 

Ella [la cruz] es la columna central en la cual reposa el más excelente y eterno peso de gloria 
que le corresponde a los ^que aceptan esa cruz. Por debajo y en torno de la cruz de Cristo, 
esa columna inmortal, el pecado no se reavivará ni el error logrará asumir el control (Carta 
124, 1900). 

El sacrificio de Cristo como expiación del pecado es la gran verdad en derredor de la cual se 
agrupan todas las otras verdades. A fin de ser comprendida y apreciada debidamente, cada 



verdad de la Palabra de Dios, desde el Génesis hasta el Apocalipsis, debe ser estudiada a la 
luz que fluye de la cruz del Calvario. Os presento el magno y grandioso monumento de la 
misericordia y regeneración, de la salvación y redención: el Hijo de Dios levantado en la cruz. 
Tal ha de ser el fundamento de todo discurso pronunciado por nuestros ministros (Obreros 
evangélicos, p. 330). 

La cruz del Calvario desafía y finalmente vencerá todo poder de la tierra y el infierno. Toda 
influencia tiene su centro en la cruz, y de ella sale toda influencia. Es el gran centro de 
atracción; porque en ella Cristo dio su vida por la raza humana. Este sacrificio se ofreció 
para restaurar al hombre a su perfección original; sí, más aún: se ofreció para darle un 
carácter totalmente transformado, para hacerlo más que vencedor.... 

Si la cruz no encuentra una influencia en su favor, la crea. De generación en generación la 
verdad para este tiempo se revela como verdad presente. Cristo en la cruz fue el medio por 
el cual la misericordia y la verdad se encontraron, y la justicia y la paz se besaron. Estos son 
los medios que han de mover el mundo (Manuscrito 56, 1899).456 

Hay una gran verdad central que siempre debemos mantener en la mente cuando se 
escudriñan las Escrituras: Cristo crucificado. Toda otra verdad está investido con la influencia 
y el poder correspondientes a su relación con este tema. Únicamente a la luz de la cruz 
podemos discernir el exaltado carácter de la ley de Dios. El alma paralizada por el pecado 
puede recibir nueva vida únicamente mediante la obra realizada en la cruz por el Autor de 
nuestra salvación (A fin de conocerle, p. 210). 

Al colgar de la cruz Cristo era el evangelio. . . Este es nuestro mensaje, nuestro argumento, 
nuestra doctrina, nuestra advertencia al impenitente, nuestro ánimo para el que sufre, la 
esperanza de cada creyente. Si podemos despertar un interés en las mentes de los hombres 
que los induzca a fijar los ojos en Cristo, podremos ponemos a un lado y pedirles que sólo 
continúen con los ojos fijos en el Cordero de Dios (Manuscrito 49, 1898). 

Reunid las más vigorosas declaraciones afirmativas con respecto a la expiación que Cristo 
hizo por los pecados del mundo. Mostrad la necesidad de esta expiación (El evangelismo, p. 
140). 

El hecho de que los compañeros de Cristo en su crucifixión fueran ubicados uno a su derecha 
y el otro a su izquierda es significativo; su cruz se encuentra en el mismo centro del mundo 
(Manuscrito 52, 1897). 

Cristo, y Cristo crucificado es el mensaje que Dios quiere que sus siervos proclamen a lo largo 
y a lo ancho del mundo. La ley y el evangelio se presentarán entonces en unidad perfecta 
(The Review and Herald, 29 de septiembre de 1896). 

Jamás debería predicarse un sermón ni darse instrucción bíblica en relación con cualquier 
tema, sin señalar a los oyentes el "Cordero de Dios que quita el pecado del mundo" (Juan 1: 
29). Cada verdadera doctrina tiene su centro en Cristo, cada precepto recibe fuerzas de sus 
palabras (Testimonies, t. 6, p. 54). 

Quitarle al cristiano la cruz sería como eliminar el sol del cielo. La cruz nos acerca a Dios y 
nos reconcilia con él... Sin la cruz, el hombre no podría unirse con el Padre. De ella depende 
toda nuestra esperanza (Los hechos de los apóstoles, p. 173). 

El estudio de la encarnación de Cristo, su sacrificio expiatorio y su obra de mediación, 
ocuparán la mente del estudiante diligente mientras dure el tiempo (Obreros evangélicos, p. 
264). 

Cristo crucificado por nuestros pecados, Cristo resucitado de los muertos, Cristo ascendido al 
cielo, es la ciencia de la salvación que debemos aprender y enseñar (Testimonies, t. 8, p. 



287). 

Pero jamás debe presentarse un discurso sin presentar a Cristo y Cristo 457 Crucificado 
como fundamento del Evangelio (Joyas de los testimonios, t. 1, p.527). 

Debemos llegar a ser exponentes de la eficacia de la sangre de Cristo, por medio de la cual 
nuestros propios pecados han sido perdonados (Testimonies, t. 6, p. 82). 

La ciencia es demasiado limitada para comprender la expiación; el misterioso y maravilloso 
plan de redención es tan abarcante que la filosofía no lo puede explicar; permanecerá para 
siempre como un misterio que la razón más profunda no lo podrá sondear. Si la sabiduría 
finita lo pudiera explicar, perdería su carácter sagrado y su dignidad. Es un misterio que 
Alguien igual al Padre se humillara a sí mismo hasta sufrir la cruel muerte de cruz para 
rescatar al hombre; y es un misterio que Dios amara al mundo de tal manera que permitiera 
que su Hijo hiciera este gran sacrificio (The Signs of the times, 24 de octubre de 1906). 

Satanás tiene el premeditado propósito de impedir que las almas crean en Cristo como única 
esperanza suya; porque la sangre de Cristo que limpia de todo pecado obra eficazmente sólo 
en favor de aquellos que creen en su mérito (Obreros evangélicos, p. 170). 

II.  En la cruz se hizo un sacrificio expiatorio completo 

El [Cristo] plantó la cruz entre el cielo y la tierra, y cuando el Padre consideró el sacrificio de 
su Hijo, se inclinó en reconocimiento de su perfección. "Basta -dijo-. La expiación está 
completa (The Review and Herald, 24 de septiembre de 1901). 

El tipo se unió al antitipo en ocasión de la muerte de Cristo, el Cordero inmolado por los 
pecados del mundo. Nuestro gran Sumo sacerdote hizo el único sacrificio que tiene valor en 
nuestra salvación. Cuando se ofreció en la cruz, se hizo una expiación perfecta por los 
pecados del pueblo. Nos encontramos de pie ahora en el atrio exterior, esperando y 
anticipando la bendita esperanza, la gloriosa aparición de nuestro Señor y Salvador 
Jesucristo (The Signs of the Times, 28 de junio de 1899). 

Nuestro gran Sumo Sacerdote completó la ofrenda de sacrificio de sí mismo cuando sufrió 
fuera de la puerta. Entonces efectuó una perfecta expiación por los pecados del pueblo. 
Jesús es nuestro Abogado, nuestro Sumo Sacerdote, nuestro Intercesor. Por lo tanto, nuestra 
posición actual es como la de los israelitas, que estaban en el atrio exterior, esperando esa 
bendita esperanza, el glorioso aparecimiento de nuestro Señor y Salvador Jesucristo (A fin de 
conocerle, p. 75). 

Había llegado el momento cuando el universo celestial debía aceptar a su Rey. Los ángeles, 
querubines y serafines debían estar de 458 pie entonces frente a la cruz... El Padre aceptó al 
Hijo. No hay lengua que pueda transmitir el regocijo del cielo o la expresión de satisfacción y 
deleite que se observó en el rostro de Dios por causa de su Hijo unigénito cuando vio que la 
expiación estaba completa (The Signs of the Times, 16 de agosto de 1899). 

El Padre demuestra su infinito amor a Cristo, quién pagó nuestro rescate con su sangre, 
recibiendo y dando la bienvenida a los amigos de Cristo como amigos suyos. Está satisfecho 
con la expiación hecha. Ha sido glorificado por la encarnación, la vida, la muerte, y la 
mediación de su Hijo (Joyas de los testimonios, t. 3, 29). 

El Padre le dio todo el honor al Hijo, al sentarlo a su diestra, muy por encima de los 
principados y potestades. Expresó su gran gozo y su deleite al recibir al Crucificado y al 
coronarlo de gloria y de honra. Y todos los favores que le manifestó a su Hijo mediante la 
aceptación de su gran expiación, también se manifiestan en favor de su pueblo... Dios lo ama 
así como ama a su Hijo... se le aplicó el sello del cielo a la expiación de Cristo. Su sacrificio es 
satisfactorio en todo sentido (The Signs of the Times, 16 de agosto de 1899). 



El sacrificio de Cristo es suficiente; presentó ante Dios una ofrenda plana y eficaz; el esfuerzo 
humano sin los méritos de Cristo carece de valor (The Review and Herald, 19 de agosto de 
1890 - 24 de marzo de 1896). 

Así como el sacrificio en beneficio nuestro fue completo, también debe ser completa nuestra 
restauración de la corrupción del pecado (El ministerio de curación, p. 357). 

Su muerte en la cruz del Calvario fue la culminación de su humillación. Su obra como 
Redentor está más allá de las posibilidades de la comprensión finita. Sólo los que han muerto 
al yo, cuyas vidas están escondidas con Cristo en Dios, pueden comprender en cierta medida 
la plenitud de la ofrenda hecha para salvar a la raza caída (Carta 196, 1901). 

III.  La encarnación como prerrequisito para el sacrificio expiatorio 

Cristo adquirió el mundo al pagar rescate por él, al tomar la naturaleza humana. Fue no sólo 
la ofrenda, sino también el Oferente. Revistió su divinidad de humanidad, y voluntariamente 
tomó sobre sí la naturaleza humana, con lo que hizo posible que se ofreciera a sí mismo 
como rescate (Manuscrito 92, 1899). 

Ningún ángel pudo pagar el rescate por la raza humana; la vida de ellos le pertenece a Dios; 
no pueden entregarla. Todos los ángeles se encuentran bajo el yugo de la obediencia. Son 
los mensajeros designados por el Comandante del cielo. Pero Cristo es igual a Dios, infinito y 
459 omnipotente. Podía pagar el rescate para lograr la libertad del hombre. Es el Hijo eterno, 
con existencia propia, sobre quien nunca se ha posado el yugo; y cuando Dios preguntó: "¿A 
quién enviaré?" él pudo contestar: "Heme aquí, envíame a mí". Pudo comprometerse a ser el 
rescate del hombre; porque pudo decir lo que ni el más exaltado de los ángeles podía decir: 
Tengo poder sobre mi propia vida, "poder para ponerla, y... poder para volverla a tomar" (The 
Youth's Instructor, 21 de junio de 1900). 

El hombre no podía expiar la culpa del hombre. Su condición pecaminosa y caída hacían de 
él una ofrenda imperfecta, un sacrificio expiatorio de menor valor que Adán antes de su 
caída. Dios hizo al hombre perfecto y recto, y después de su transgresión no podía haber un 
sacrificio expiatorio aceptable a Dios en su favor, a menos que la ofrenda hecha fuera de un 
valor superior al del hombre en su estado de perfección e inocencia. 

El divino Hijo de Dios era el único sacrificio de suficiente valor como para satisfacer 
plenamente las demandas de la perfecta ley de Dios. Los ángeles eran sin pecado, pero su 
valor es inferior al de la ley de Dios. Estaban sujetos a la ley. Era mensajeros destinados a 
hacer la voluntad de Cristo, y a inclinarse ante él. Era seres creados y sometidos a prueba. 
Para Cristo no había requisitos. Tenía poder para poner su vida y para volverla a tomar. No 
tenía obligación alguna de emprender la tarea de la expiación. El sacrificio que hizo fue 
voluntario. Su vida era de suficiente valor como para rescatar al hombre de su condición 
caída (The Spirit of Prophecy, t. 2, pp. 9, 10; ed. 1877). 

IV.  El Cristo inmaculado era una ofrenda perfecta 

Cristo no habría podido llevar a cabo esta tarea si no hubiera sido inmaculado. Sólo Alguien 
que fuera perfecto podía ser a la vez el portador y el perdonador del pecado. Se pone de pie 
delante de la congregación de sus redimidos como su Garantía abrumada por el pecado y 
manchada de pecado, pero los pecados que lleva son los pecados de ellos. A lo largo de su 
vida de humillación y sufrimiento, desde el instante en que nació como el bebé de Belén hasta 
que pendió de la cruz del Calvario, y clamó con una voz que sacudió el universo diciendo: 
"Consumado es", el Salvador era puro y sin mancha (Manuscrito 165, 1899). 

Cristo era sin pecado; si no fuera así su vida en carne humana y su muerte de cruz no 



habrían tenido más valor para obtener gracia para el pecador que la muerte de cualquier otro 
ser humano. Aunque asumió la humanidad, se trataba de una vida que estaba unida a la 
Divinidad. Podía poner su vida como sacerdote y víctima. Disponía de poder para 460 
ponerla y para volverla a tomar. Se ofreció a sí mismo sin mancha a Dios (Manuscrito 92, 
1899). 

Cuando clamó: "Consumado es", Cristo sabía que la batalla estaba ganada. Como vencedor 
moral, plantó su bandera en las alturas eternas. ¿No había, acaso, gozo entre los ángeles? 
No hay hijo o hija de Adán que no pueda aferrarse de los méritos del inmaculado Hijo de Dios 
para decir: "Cristo murió por mí. Es mi Salvador" (Manuscrito 111, 1897). 

Como portador del pecado, y sacerdote y representante del hombre ante Dios, él [Cristo] 
entró en la vida de la humanidad, para llevar nuestra carne y nuestra sangre. La vida se 
encuentra en esa corriente de sangre vital que se dio por la vida del mundo. Cristo hizo una 
expiación completa, al dar su vida en rescate por nosotros. Nació sin mancha de pecado, pero 
vino al mundo tal como cualquier otro miembro de la familia humana. No poseía la mera 
semejanza de un cuerpo, sino que tomó la naturaleza humana al participar de la vida de la 
humanidad. De acuerdo con la ley que Cristo mismo dio, el pariente más cercano rescató la 
herencia empeñada. Jesucristo depuso su manto real y su corona principesca, y revistió su 
divinidad de humanidad a fin de convertirse en sustituto y rescate de la humanidad, de 
manera que al morir como hombre pudiera destruir por medio de la muerte al que tenía poder 
sobre la muerte. No lo podría haber hecho como Dios, pero al venir como hombre Cristo 
podía morir. Mediante la muerte venció a la muerte. La muerte de Cristo acarreó la muerte del 
que tenía poder sobre la muerte, y abrió las puertas de la tumba para todos los que lo reciben 
como su Salvador personal (Carta 97, 1898). 

V.  La culpa y el castigo transferidos al Sustituto 

Al morir en la cruz, transfirió la culpa de la persona del transgresor a la del divino Sustituto, 
por fe en él como su Redentor personal. Los pecados de un mundo culpable, que en figura se 
presentan "rojos como el carmesí", le fueron imputados al divino Redentor (Manuscrito 84a, 
1897). 

El santo Hijo de Dios no tiene pecados ni pesares propios que llevar: llevaba los pesares de 
los demás; porque en él se depositaron las iniquidades de todos nosotros. Mediante su divina 
simpatía se relaciona con el hombre, y como representante de la especie se avino a que lo 
trataran como transgresor. Contempla el abismo de pesar abierto para nosotros por nuestros 
pecados, y propone tender un puente sobre el abismo que separa al hombre de Dios (Bible 
Echo and Signs of the Times [El eco bíblico y las señales de los tiempos], 1 de agosto de 
1892). 

Se sintió abrumado de horror al contemplar la espantosa obra461 que el pecado había 
hecho. La carga de pecado, consecuencia de que el hombre transgredió la ley de Dios, era 
tan grande que la naturaleza humana era incapaz de soportarla. Los sufrimientos de los 
mártires no se pueden comparar con la agonía de Cristo. La presencia divina estaba con 
ellos en sus sufrimientos; pero el rostro del Padre se ocultó de su Hijo amado (Ibíd.). 

En el jardín del Getsemaní, Cristo sufrió en lugar del hombre, y la naturaleza humana del Hijo 
de Dios vaciló ante el terrible horror de la culpa del pecado... 

El poder que infligía justicia retributiva sobre el sustituto y garantía del hombre, era el poder 
que sostenía al Sufriente bajo el tremendo peso de la ira que habría sobrevenido sobre un 
mundo pecador. Cristo estaba sufriendo la sentencia de muerte que se había pronunciado 
sobre los transgresores de la ley de Dios (Manuscrito 35, 1895). 

¿Qué sostuvo al Hijo de Dios en medio de su traición y su juicio? Vio el resultado del trabajo 



de su alma y quedó satisfecho. Tuvo una visión de la expansión de la eternidad, y vio la 
felicidad de los que recibirían perdón y vida eterna por medio de su humillación. Herido fue 
por sus pecados; fue golpeado por sus iniquidades. El castigo de su paz fue sobre él, y por 
sus azotes fueron sanados. Su oído captó el clamor de los redimidos. Oyó a los redimidos 
mientras cantaban el cántico de Moisés y del Cordero (Testimonies, t. 8, pp. 43, 44). 

VI.  Cristo era a la vez el Sacrificio y el sacerdote oficiante 

La infinita suficiencia de Cristo queda demostrada por el hecho de que llevó los pecados de 
todo el mundo. Ocupa el doble puesto de oferente y ofrenda; de sacerdote y víctima. Era 
santo, inocente, incontaminado y apartado de los pecadores. "Viene el príncipe de este 
mundo -declaró-, no tiene nada en mí". Era un Cordero sin mancha ni contaminación (Carta 
192, 1906). 

Así como el sumo sacerdote deponía su magnífico atuendo pontifical y oficiaba revestido de 
lino blanco como los sacerdotes comunes, Cristo se vació a sí mismo y tomó la forma de 
siervo, y ofreció el sacrificio siendo a la vez Sacerdote y Víctima (The Southern Watchman [El 
atalaya del sur], 6 de agosto de 1903). 

VII.  La cruz es central en la expiación 

La cruz debe ocupar el lugar central porque es el medio para lograr la expiación del hombre y 
por la influencia que ejerce sobre todos los aspectos del gobierno divino (Testimonies, t. 6, p. 
236). 462 

La expiación de Cristo no es sólo una forma eficaz de perdonar nuestros pecados; es un 
remedio divino para curar la transgresión y restaurar la salud espiritual. Es el medio 
divinamente ordenado por el cual la justicia de Cristo puede estar no sólo sobre nosotros, 
sino en nuestros corazones y caracteres (Carta 406, 1906). 

Sin derramamiento de sangre no se hace remisión del pecado. Debía sufrir la agonía de una 
muerte pública en la cruz, para que a los testigos presentes no les quedara ni una sombra de 
duda (Manuscrito 101, 1897). 

Adán escuchó las palabras del tentador, cedió a sus insinuaciones y cayó en pecado. ¿Por 
qué el hombre no recibió inmediatamente la pena de muerte pronunciada en este caso? 
Porque se encontró un rescate. El unigénito Hijo de Dios se ofreció voluntariamente para 
tomar sobre sí el pecado del hombre, y para ser la expiación de la raza caída. No podría 
haber habido perdón del pecado si no se hubiera hecho esta expiación. Si Dios hubiera 
perdonado el pecado de Adán sin expiación, se habría inmortalizado el pecado, y se lo habría 
perpetuado con una osadía irrestricta (The Review and Herald, 23 de abril de 1901). 

En los concilios del cielo se estableció que la cruz fuera el medio de la expiación. Debía ser el 
medio divino de ganar a los seres humanos para Cristo. El vino a este mundo para demostrar 
que en la humanidad podía guardar la santa ley de Dios (Manuscrito 165,1899). 

Cristo se dio a sí mismo como sacrificio expiatorio para la salvación de un mundo perdido 
(Testimonies, t. 8, p. 208) 

VIII.  Las provisiones de la expiación abarcan a toda la humanidad 

La expiación de Cristo incluye a toda la familia humana. Nadie, elevado o humilde, rico o 
pobre, libre o esclavo, ha sido dejado afuera del plan de redención (Carta 106, 1900). 

Cristo sufrió fuera de las puertas de Jerusalén, porque el Calvario se encontraba fuera de los 
muros de la ciudad. Esto tenía como fin demostrar que él murió, no sólo por los hebreos, sino 
por toda la humanidad. Proclama ante un mundo caído que él es su Redentor, y lo insta a 



aceptar la salvación que ofrece (The Watchman [El atalaya], 4 de septiembre de 1906). 

Así como el sumo sacerdote rociaba la sangre caliente sobre el propiciatorio mientras la 
fragante nube de incienso ascendía delante de Dios, así también ahora, mientras confesamos 
nuestros pecados y suplicamos la eficacia de la sangre expiatoria de Cristo, nuestras 
oraciones deben ascender al cielo, con la fragancia de los méritos del carácter del Salvador. 
A pesar de nuestra indignidad, debemos recordar 463 que hay Alguien que puede quitar el 
pecado, y que está a la vez dispuesto y ansioso de salvar al pecador. Con su propia sangre 
pagó la deuda de todos los obradores de maldad (The Review and Herald, 29 de septiembre 
de 1896). 

Jesús [después de su resurrección] se negó a recibir el homenaje de los suyos hasta tener la 
seguridad de que su sacrificio era aceptado por el Padre. Ascendió a los atrios celestiales, y 
de Dios mismo oyó la seguridad de que su expiación por los pecados de los hombres había 
sido amplia, de que por su sangre todos podían obtener vida eterna (El Deseado de todas las 
gentes, p. 734). 

Los pecados del pueblo se transferían en figura al sacerdote oficiante, que actuaba como 
mediador para el pueblo. El sacerdote mismo no podía llegar a ser una ofrenda por el 
pecado, y hacer expiación por medio de su vida, porque también era pecador. Por eso, en 
lugar de sufrir la muerte él mismo, le daba muerte a un cordero sin tacha; el castigo del 
pecado se transfería al inocente animal, que de ese modo se convertía en su sustituto y 
representaba la perfecta ofrenda de Jesucristo. Por medio de la sangre de esa víctima, el 
hombre veía por fe la sangre de Cristo que expiaría los pecados del mundo (The Signs of the 
Times, 14 de marzo de 1878). 

IX.  Los numerosos resultados de la expiación 

La expiación de Cristo selló para siempre el eterno pacto de la gracia. Era el cumplimiento de 
todas las condiciones en virtud de las cuales Dios suspendió la libre comunicación de la 
gracia para la familia humana. Se derribaron entonces todas las barreras que se interponían 
entre la libre plenitud del ejercicio de la gracia, la misericordia, la paz y el amor, y el miembro 
más culpable de la raza de Adán (Manuscrito 92,1899). 

El murió en la cruz del Calvario en nuestro favor. Pagó el precio. La justicia está satisfecha. 
Los que creen en Cristo, los que se dan cuenta de que son pecadores, y que como tales 
tienen que confesar sus pecados, recibirán pleno y gratuito perdón (Carta 52, 1906). 

Por causa de la transgresión, el hombre fue separado de Dios y la comunión entre ambos se 
quebrantó, pero Jesucristo murió en la cruz del Calvario, llevando en su cuerpo los pecados 
de todo el mundo; y la cruz se tiende como un puente sobre el abismo abierto entre el cielo y 
la tierra. Cristo conduce a los hombres hacia ese abismo, y les señala el puente que lo 
traspone, y dice: "Si alguien viene en pos de mí, niéguese a sí mismo, y tome su cruz todos 
los días, y sígame". Dios nos concede un tiempo de prueba para verificar si seremos o no 
leales a él (Manuscrito 21, 1895). 464 

El sacrificio expiatorio visto por medio de la fe, le brinda paz y consuelo y esperanza al alma 
temblorosa, abrumada por su sentimiento de culpa. La ley de Dios detecta el pecado, y 
mientras el pecador es atraído al Cristo agonizante, percibe el carácter atroz del pecado, se 
arrepiente y recurre al remedio, el Cordero de Dios que quita el pecado del mundo (The 
Review and Herald, 2 de septiembre de 1890). 

De este modo, por medio de la crucifixión de Cristo, los seres humanos se reconcilian con 
Dios, Cristo adopta a los parias, que se convierten en el motivo de su especial cuidado, como 
miembros de la familia de Dios, porque aceptaron a su Hijo como Salvador. A ellos se les da 
la facultad de ser hijos de Dios, herederos del Señor y coherederos con Cristo. Logran un 



conocimiento inteligente de lo que es Cristo para ellos y de las bendiciones que pueden 
recibir como miembros de la familia del Altísimo. Y en su infinita condescendencia Dios se 
complace en mantener con los una relación de Padre (Carta 255, 1904). 

El mundo no reconoce que, a un costo infinito, Cristo rescató a la raza humana. No reconoce 
que por creación y redención tiene un justo derecho sobre cada ser humano. Pero como 
Redentor de la raza caída, se le ha concedido la escritura de posesión, que le da derecho de 
reclamarlos como su propiedad (Carta 136, 1902). 

Cristo se comprometió a convertirse en su sustituto y garantía, para darle al hombre una 
segunda oportunidad. Cuando éste transgredió el más pequeño de los preceptos de Jehová, 
era una desobediencia tan grande como si se hubiera tratado de una prueba más difícil. Pero, 
¡de qué manera se proveyó gracia, misericordia y amor! La divinidad de Cristo se empeñó en 
llevar los pecados del transgresor. Este rescate reposa sobre terreno sólido; esta paz 
prometida es para que el corazón reciba a Jesucristo. Y al recibirlo por fe, somos bendecidos 
con todas las bendiciones espirituales en lugares celestiales con Cristo (Manuscrito 
114,1897). 

Cristo recibió su herida de muerte, que era el trofeo de su victoria y de la de todos los que 
creen en él. Estas heridas aniquilaron el poder que ejercía Satanás sobre cada leal y 
creyente súbdito de Jesucristo. Mediante los sufrimientos y la muerte de Cristo, las 
inteligencias humanas, caídas por causa del pecado de Adán, se elevan para convertirse en 
herederas de la inmortalidad y de un eterno peso de gloria, mediante su aceptación de Cristo 
y por fe en él. Los portales del paraíso celestiales abren de par en par para los habitantes de 
este mundo caído. Por medio de la fe en la justicia de Cristo, los rebeldes a la ley de Dios 
pueden aferrarse del Infinito y ser participantes de la vida eterna (Carta 103, 1894). 

"Y yo, si fuere levantado de la tierra, a todos atraeré a mí mismo.465 Y decía esto dando a 
entender de qué muerte iba a morir". Esta es la crisis del mundo. Si yo llego a ser 
propiciación para él, se iluminará. La desdibujada imagen de Dios se reproducirá y se 
restaurará, y una familia de santos creyentes habitará finalmente el hogar celestial. Este es el 
resultado de la crucifixión de Cristo y la restauración del mundo (Manuscrito 33, 1897). 

Nuestro Salvador pagó nuestro recate. Nadie necesita seguir siendo esclavo de Satanás. 
Cristo está delante de nosotros como nuestro divino ejemplo, nuestro todopoderoso 
Ayudador. Hemos sido comprados por un precio imposible de calcular, ¿Quién podría medir 
la bondad y la misericordia del amor redentor? (Manuscrito 76,1903). 

Dios dio testimonio de la gran obra de la expiación, de reconciliar al mundo consigo mismo, al 
darle a los seguidores de Cristo una verdadera comprensión del reino que estaba 
estableciendo sobre la tierra, cuyo fundamento puso él mismo con su propia mano. 

El Padre le dio todo el honor a su Hijo al sentarlo a su diestra, por encima de todos los 
principados y potestades. Expresó su gran alegría y su deleite al recibir al Crucificado, para 
coronarlo de gloria y honor. Y todos los favores atribuidos a su Hijo al aceptar su gran 
expiación, los atribuye también a su pueblo. Los que han unido sus intereses en amor con 
Cristo, son aceptos en el Amado. Sufren con Cristo, y su glorificación les interesa mucho, 
porque son aceptos en él. Dios los ama así como ama a su Hijo (The Signs of the Times,16 
de agosto de 1899). 

X.  Mediante la expiación se provee justicia 

Era evidente para él que la ley no disminuye ni una jota de su justicia, pero por medio del 
sacrificio expiatorio, por medio de la imputada justicia de Cristo, el pecador arrepentido 
comparece justificado frente a la ley. 



Cristo soportó el castigo que debería haber recaído sobre el transgresor; y por medio de la fe 
el pecador desamparado y desesperanzado llega a ser participante de la naturaleza divina, 
habiendo escapado de la corrupción que hay en el mundo por causa de la concupiscencia. 
Cristo le imputa su perfección y su justicia al pecador creyente cuando no sigue pecando, sino 
que se aparta de la transgresión para obedecer los mandamientos (The Review and Herald, 
23 de mayo de 1899). 

El único que pudo aproximarse con esperanza al Altísimo en la humanidad fue el unigénito 
Hijo de Dios. Para que los seres humanos pecadores y arrepentidos pudieran ser recibidos 
por el Padre y ser revestidos del manto de justicia, Cristo vino a la tierra, e hizo una ofrenda 
de tal valor que redimió a la especie. Por medio del sacrificio hecho en 466 el Calvario se les 
ofrece a todos la santificación de la gracia (Carta 67, 1902). 

Sólo por medio de la fe en Cristo los pecadores pueden poseer la justicia que se les imputa, 
para que sean hechos "justicia de Dios en él". Nuestros pecados fueron depositados sobre 
Cristo, castigados en Cristo, eliminados por Cristo, a fin de que su justicia nos fuera 
imputada, a los que no andamos conforme a la carne sino conforme al Espíritu. Aunque el 
pecado se cargó en su cuenta por cansa de nosotros, él se mantuvo en una condición de 
perfecta impecabilidad (The Signs of the Times, 30 de mayo de 1895). 

El Señor hizo un sacrificio pleno y completo en la cruz, la cruz de la vergüenza, para que los 
hombres pudieran ser completos mediante el grande y precioso don de su justicia. Tenemos 
la promesa de Dios de que él unirá íntimamente a los hombres a su gran corazón de amor 
infinito, con los vínculos del nuevo pacto de la gracia. Todos los que abandonen su 
esperanza de pagar por su salvación, o de ganarla, y acudan a Jesús tales como son, 
indignos, pecaminosos, y caigan ante sus méritos, aferrándose durante su plegaria de la 
palabra empeñada por Dios de perdonar al transgresor de su ley, confesando sus pecados, y 
en procura de perdón, encontrarán plena y gratuita salvación (Carta 148, 1897). 

XI.  El precio de la redención se pagó totalmente en el Calvario 

El rescate pagado por Cristo: la expiación en la cruz, siempre está delante de ellos 
(Testimonies, t. 5, p. 190). 

En la cruz del Calvario pagó el precio de la redención de la especie. Y así obtuvo el derecho 
de rescatar a los cautivos de las garras del gran engañador, quien mediante una mentira 
tejida contra del gobierno de Dios, produjo la caída del hombre, el que por esa razón destruyó 
toda posibilidad de ser considerado un leal súbdito del reino de Dios. 

Satanás rehusó dejar salir a sus cautivos. Los mantuvo como súbditos suyos porque creían 
en su mentira. Así se convirtió en su carcelero. Pero no tenía derecho a pedir que se pagara 
un precio por ellos, porque no había obtenido su posesión por medio de un triunfo legítimo, 
sino mediante el engaño. 

Dios, que era el Acreedor, tenía derecho de hacer cualquier provisión para la redención de 
los seres humanos. La justicia requería que se pagara un determinado rescate. El Hijo de 
Dios era el único que podía pagar ese precio. Se ofreció voluntariamente para venir a esta 
tierra a recorrer el terreno donde Adán cayó. Vino como el Redentor de la especie perdida, 
para vencer al astuto enemigo, y por su perseverante adhesión a lo recto salvar a todos los 
que lo aceptaran como su Salvador (Carta 20, 1903). 467 

Sólo Cristo podía llevar el mensaje de la liberación del hombre. Vino con un rescate pleno y 
completo. Vino para poner al alcance de la especie caída la vida y la inmortalidad. Como el 
Dador de la vida, asumió nuestra naturaleza, para poder revelar el carácter de Dios, y 
estampar su imagen en todos los que lo quisieran recibir. Se hizo hombre para que por medio 



de su sacrificio infinito Dios pudiera recibir el homenaje de la especie restaurada... La ciencia 
de la salvación es tan alta como el cielo, y su valor es infinito. Esta verdad es tan vasta, tan 
profunda, tan elevada, que al lado de ella toda la sabiduría de los hombres más sabios de la 
tierra se hunde en la insignificancia. Al compararla con el conocimiento de Dios, todo el 
conocimiento humano es como tamo. Y sólo Dios puede dar a conocer el camino de la 
salvación (Manuscrito 69, 1897). 

Todo lo que Dios y Cristo podían hacer ha sido hecho para salvar a los pecadores. La 
transgresión puso a todo el mundo en tela de juicio, bajo la sentencia de muerte. Pero en el 
cielo se oyó una voz que dijo: "He encontrado un rescate". Jesucristo, que no conocía 
pecado, fue hecho pecado por el hombre caído. "Porque de tal manera amó Dios al mundo, 
que ha dado a su Hijo unigénito, para que todo aquel que en él cree, no se pierda, mas tenga 
vida eterna". Cristo se dio a sí mismo como rescate. Depuso su manto real. Dejó a un lado su 
corona de rey, y descendió de su elevado puesto de Comandante de todo el cielo, para 
revestir su divinidad de humanidad, a fin de poder llevar todas las debilidades y soportar 
todas las tentaciones de la humanidad (Carta 22, 1900). 

XII.  La justicia y la misericordia se amalgaman en la cruz 

La Justicia y la Misericordia estaban apartadas, opuestas la una a la otra, separadas por un 
ancho abismo. El Señor nuestro Redentor revistió su divinidad de humanidad, y desarrolló en 
beneficio del hombre un carácter sin mancha ni arruga. Plantó su cruz a mitad de camino 
entre el cielo y la tierra, e hizo de ella un objeto de atracción para ambos extremos, de modo 
que atrajo la Justicia y la Misericordia por encima del abismo. La justicia avanzó desde su 
exaltado trono, y con todos los ejércitos del cielo se aproximó a la cruz. Allí vio a Alguien igual 
a Dios que estaba sufriendo el castigo por todas la injusticia del pecado. Con perfecta 
satisfacción la justicia se inclinó en reverencia ante la cruz, diciendo: "Es suficiente" (General 
Conference Bulletin [Boletín de la Asociación General], cuarto trimestre, 1899, t. 3, p. 102). 

La muerte de Cristo demostró que la administración y el gobierno de Dios no tenían falla. La 
pretensión satánica con respecto a las características discrepantes de la justicia y la 
misericordia quedó sin la menor duda zanjada para siempre. Toda voz del cielo y de fuera del 
cielo dará testimonio 468 un día acerca de la justicia, la misericordia y los exaltados atributos 
de Dios. A fin de que el universo celestial pudiera ver las condiciones del pacto de redención, 
Cristo sufrió el castigo en lugar de la especíe humana (Manuscrito 128, 1897). 

El propósito [de Cristo] era reconciliar los atributos de la justicia y la misericordia, de modo 
que se mantuvieran separadas en sus respectivas dignidades, pero unidas. Su misericordia 
no era debilidad, sino un terrible poder para castigar el pecado por ser pecado; y sin embargo 
un poder para atraer a ella el amor de la humanidad. Por medio de Cristo la justicia está 
capacitada para perdonar sin sacrificar una jota de su exaltada santidad (General Conference 
Bulletin, cuarto trimestre, 1899, t. 3, p. 102). 

La justicia demanda que el pecado no sea meramente perdonado, sino que debe ejecutarse 
la pena de muerte. Dios, en la dádiva de su Hijo unigénito, cumplió esos dos requerimientos. 
Al morir en lugar del hombre, Cristo agotó el castigo y proporcionó el perdón (Mensajes 
selectos, t. 1, p. 399). 

Dios inclinó la cabeza satisfecho. Ahora la justicia y la misericordia se podían amalgamar. 
Ahora él podía ser justo y al mismo tiempo ser el justificador de todos los que creyeran en 
Cristo. El [Dios] contempló la víctima que expiraba en la cruz, y dijo: "Consumado es. La 
especie humana tendrá otra oportunidad". Se había pagado el precio de la redención, y 
Satanás descendió como un rayo caído del cielo (Youth's Instructor, 21 de junio de 1900). 

El Hijo unigénito de Dios tomó sobre sí la naturaleza del hombre, y plantó su cruz entre el 



cielo y la tierra. Por medio de la cruz el hombre es atraído hacia Dios, y Dios hacia el hombre. 
La justicia se separó de su elevada y terrible posición, y las huestes celestiales, los ejércitos 
de la santidad, se acercaron a la cruz, inclinándose con reverencia; porque en la cruz la 
justicia recibió satisfacción. Por medio de la cruz se saca al pecador del fuerte del pecado, de 
la confederación del mal, y cada vez que se aproxima más y más a la cruz, su corazón se 
conmueve, y exclama con Penitente clamor: "¡Mi pecado crucificó al Hijo de Dios!" Deja sus 
pecados en la cruz, y por la gracia de Cristo su carácter se transforma. El Redentor eleva al 
pecador desde el polvo, y lo pone bajo la conducción del Espíritu Santo (The Signs of the 
Times, 5 de junio de 1893). 

XIII.  La expiación vindica el carácter inmutable de la ley 

La cruz le habla a las huestes del cielo, a los mundos no caídos y al mundo caído, para 
darles a conocer el valor que le ha dado al hombre, y el gran amor con que nos ha amado. 
Da testimonio ante el mundo, los ángeles y los hombres acerca del caracter inmutable de la 
ley divina. 469 La muerte del Hijo unigénito de Dios en la cruz en lugar del pecador, es un 
argumento incontestable del carácter de la ley de Jehová (The Review and Herald, 23 de 
mayo de 1899). 

La cruz de Cristo da testimonio ante el pecador de que no se cambió la ley para adaptarla al 
pecador y sus pecados, sino que Cristo se ofreció a sí mismo para que el transgresor de la 
ley pudiera tener oportunidad de arrepentirse. Así como Cristo llevó los pecados de cada 
transgresor, así el pecador que no quiere creer que Cristo es su Salvador personal, que 
rechaza la luz que le llega, y rehusa respetar y obedecer los mandamientos de Dios, recibirá 
el castigo de su transgresión (Manuscrito 133, 1897). 

La muerte de Cristo debía ser el convincente y eterno argumento de que la ley de Dios es tan 
inmutable como su trono. La agonía del jardín del Getsemaní, los insultos, las burlas, los 
maltratos amontonados sobre el amado Hijo de Dios, los horrores y la ignominia de la 
crucifixión, proporcionan suficientes e impresionantes demostraciones de que la justicia de 
Dios, cuando castiga, hace una obra completa. El hecho de que su propio Hijo, la Garantía 
del hombre, no fue exento, es un argumento que perdurará por toda la eternidad delante de 
santos y pecadores, delante del universo de Dios, para dar testimonio de que no excusará al 
transgresor de su ley (Manuscrito 58, 1897). 

Satanás continúa en la tierra la obra que comenzó en el cielo. Induce a los hombres a 
desobedecer los mandamientos de Dios. El claro "Así dice Jehová" se pone a un lado para 
reemplazarlo por el "Así dice el hombre". Todo el mundo necesita recibir instrucción en los 
oráculos de Dios, para comprender el propósito de la expiación, de la unión con Dios. El 
propósito de la expiación era que se conservaran la ley y el gobierno divinos. Se perdona al 
pecador por medio del arrepentimiento para con Dios y la fe en nuestro Señor y Salvador 
Jesucristo. Hay perdón para el pecado, y a pesar de ello la ley de Dios permanece tan 
inmutable y eterna como su trono. No existe nada que se le parezca al debilitamiento o el 
fortalecimiento de la ley de Jehová. Como siempre ha sido, así sigue siendo. No se la puede 
rechazar ni modificar en un solo punto. Es tan eterna e inmutable como Dios mismo 
(Manuscrito 163, 1897). 

Satanás trató de esconder del mundo el gran sacrificio expiatorio que revela la ley en toda su 
sagrada dignidad, e impresiona los corazones con la fuerza de la vigencia de sus requisitos. 
Estaba luchando en contra de la obra de Cristo, y unió a todos sus ángeles y sus 
instrumentos humanos para oponerse a esa obra. Pero mientras él llevaba a cabo esa tarea, 
las inteligencias celestiales se estaban combinando 470 con instrumentos humanos en la 
obra de restauración. La cruz se yergue como el gran centro del mundo, para dar un 
testimonio certero de que la cruz de Cristo será la condenación de cada transgresor de la ley 
de Dios. Aquí están los dos grandes poderes, el poder de la verdad y la justicia, y la obra de 



Satanás para anular la ley de Dios. (Manuscrito 61, 1899). 

La muerte de Cristo elimina todo argumento que Satanás podría esgrimir en contra de los 
preceptos de Jehová. Satanás ha declarado que el hombre no puede entrar en el reino de los 
cielos a menos que la ley sea abolida, y se descubra una manera por medio de la cual los 
transgresores puedan ser restablecidos en el favor de Dios, y ser hechos así herederos del 
cielo. Sugirió la idea de que la ley de Dios debía ser modificada, para que se aflojaran las 
riendas del cielo, de modo que se tolerara el pecado, y se compadeciera a los pecadores y se 
los salvara en sus pecados. Pero todas esas pretensiones fueron puestas a un costado 
cuando Cristo murió como sustituto del pecador (The Signs of the Times, 21 de mayo, de 
1912). 

XIV.  La expiación es consecuencia del amor de Dios 

La expiación de Cristo no se llevó a cabo para inducir a Dios a amar a los que de otra manera 
habría odiado; ni tampoco para producir un amor que no existía; sino que se la llevó a cabo 
como una manifestación del amor que ya existía en el corazón de Dios, un exponente del 
favor divino a la vista de los mundos no caídos y de una especie caída... No debemos 
albergar la idea de que Dios nos ama porque Cristo murió por nosotros, sino que nos amó de 
tal manera que dio a su Hijo unigénito para que muriera por nosotros (The Signs of the Times, 
30 de mayo de 1893). 

Cada vez que el Salvador sea levantado delante de su pueblo, éste verá su humillación, su 
abnegación, su sacrificio, su bondad, su tierna compasión y sus sufrimientos por la raza 
caída, y comprenderá que la expiación de Cristo no fue la causa del amor de Dios, sino el 
resultado de ese amor. Jesús murió porque Dios amaba al mundo (The Review and Herald, 2 
de septiembre de 1890). 

El Padre nos ama, no por causa de la gran propiciación; al contrario, proveyó la propiciación 
porque nos ama. Cristo fue el medio por el cual él pudo derramar su amor infinito sobre un 
mundo caído. "Dios estaba en Cristo reconciliando consigo al mundo". Dios sufrió con su Hijo 
la agonía del Getsemaní y la muerte en el Calvario; el corazón de Amor Infinito pagó el precio 
de nuestra redención (The Home Missionary [El misionero local], abril de 1893).471 

XV.  La expiación provista supera la necesidad humana 

La justicia requería el sufrimiento del hombre. Cristo, que es igual a Dios, proveyó los 
sufrimientos de Dios. El no necesitaba expiación. Sus sufrimientos no eran consecuencia de 
ningún pecado cometido por él; fue por el hombre, por todo hombre; y su amplio perdón está 
al alcance de todos. El sufrimiento de Cristo fue proporcional al carácter inmaculado de su 
naturaleza; la profundidad de su agonía fue proporcional a la dignidad y la grandeza de su 
carácter. Nunca podremos comprender la intensa angustia del inmaculado Cordero de Dios, 
hasta que comprendamos cuán profundo es el pozo del que hemos sido rescatados, cuán 
horrendo es el pecado del que se ha hecho culpable la humanidad, y hasta que por la fe nos 
aferremos del perdón pleno y completo que se nos ofrece (The Review and Herald, 21 de 
septiembre de 1886). 

El divino Hijo de Dios era el único sacrificio de suficiente valor como para satisfacer 
plenamente los requerimientos de la perfecta ley de Dios. Los ángeles eran sin pecado, pero 
su valor era inferior al de la ley de Dios. Estaban sometidos a ella. Eran mensajeros 
destinados a cumplir la voluntad de Cristo, y a inclinarse ante él. Eran seres creados, 
sometidos a prueba. En cambio, para Cristo no había requisitos. Tenía poder para dar su vida 
y para volverla a tomar. No tenía obligación alguna de llevar a cabo la obra de la expiación. 
El sacrificio que hizo era voluntario. Su vida era de suficiente valor como para rescatar al 
hombre de su condición caída (Ibíd., 17 de diciembre de 1872). 



La obra del amado Hijo de Dios de intentar vincular lo creado con el Increado, lo finito con el 
Infinito, en su propia Persona divina, es un tema en cuya meditación haríamos muy bien si le 
dedicáramos a ello la vida entera. Esta obra de Cristo tenía por fin confirmar a los habitantes 
de los otros mundos en su inocencia y lealtad, y salvar a los perdidos de este mundo, 
destinados a perecer. Abrió una vía para que los desobedientes volvieran a ser leales a Dios, 
y al mismo tiempo puso una valla en torno de los que ya eran puros, para que no se 
contaminaran (Ibíd., 11 de enero de 1881). 

XVI.  Los sacrificios típicos prefiguraban al Cordero de Dios 

Los sacrificios y el sacerdocio del sistema judío se instituyeron para representar la muerte y la 
obra mediadora de Cristo. Todas esas ceremonias sólo tenían significado y virtud al estar 
relacionadas con Cristo, que era el Fundamento y el Creador de todo el sistema. El Señor dio 
a Adán, Abel, Set, Enoc, Noé, Abrahán, y a los demás héroes de la antigüedad, 472 
especialmente a Moisés, que el sistema de sacrificios y ceremonias, y el sacerdocio, no eran 
suficientes por sí mismos para lograr la salvación de una sola alma. 

El sistema de sacrificios y ofrendas señalaba a Cristo. Por medio de ellos los héroes de la 
antigüedad vieron a Cristo y creyeron en él (Ibíd., 17 de diciembre de 1872). 

Cristo, en consejo con su Padre, instituyó el sistema de sacrificios y ofrendas; de modo que la 
muerte, en lugar de recaer inmediatamente sobre el transgresor, se transfería a una víctima 
que prefiguraba la ofrecida grande y perfecta del Hijo de Dios. 

Los pecados de la gente se transferían en figura al sacerdote oficiante, que era el mediador 
del pueblo. El sacerdote mismo no podía ser ofrenda por el pecado, ni expiarlo por medio de 
su vida, porque él también era pecador. Por eso, en lugar de sufrir la muerte él mismo, 
mataba a un cordero sin mancha; el castigo del pecado se transfería al inocente animal que 
de esta manera se convertía en un sustituto inmediato, y tipificaba la perfecta ofrenda de 
Jesucristo. Por medio de la sangre de esta víctima, el hombre veía por fe la sangre de Cristo 
que expiaría el pecado del mundo (Ibíd., 14 de marzo de 1878). 

La gran verdad que debía presentarse a los hombres, y que debía imprimirse en la mente y 
en el corazón era ésta: "Sin derramamiento de sangre no se hace remisión". Mediante cada 
sacrificio sangrante se tipificaba al "Cordero de Dios que quita el pecado del mundo". Cristo 
mismo fue el originador del sistema judío de culto, en el cual mediante tipos y símbolos se 
representaban realidades espirituales y celestiales. Muchos olvidaron el verdadero 
significado de esas ofrendas, y perdieron totalmente de vista la gran verdad de que sólo por 
medio de Cristo hay perdón del pecado. El incremento de los sacrificios, la sangre de los 
becerros y los carneros, no podían eliminar el pecado (Ibíd., 2 de enero de 1893). 

La gran lección implícita en el sacrificio y la sangre de cada víctima, presente en cada 
ceremonia, inculcada por Dios mismo, era que sólo por medio de la sangre de Cristo puede 
haber perdón de pecados; no obstante, cuántos llevan un pesado yugo, y cuán pocos reciben 
la fuerza de esta verdad y obran personalmente en consecuencia, y obtienen las bendiciones 
que podrían ser suyas por medio de una fe perfecta en la sangre del Cordero, al comprender 
que sólo por medio de él hay perdón de pecados, y al creer que si se arrepienten él los 
perdona, no importa si sus pecados son grandes o chicos. ¡Oh, qué bendito Salvador! (Carta 
12, 1892). 

"Por la fe Abel ofreció a Dios mayor sacrificio que Caín" (Heb. 11: 4)... 473 En la sangre 
derramada contempló el futuro sacrificio, a Cristo muriendo en la cruz del Calvario; y al confiar 
en la expiación que iba a realizarse allí, obtuvo testimonio de que era justo, y de que su 
ofrenda había sido aceptada (Patriarcas y profetas, pp. 59, 60). 



XVII.  La cruz le infirió a Satanás una herida de muerte 

El [Cristo] murió en la cruz para darle a Satanás un golpe mortal, y para hacer desaparecer el 
pecado de cada alma creyente (Manuscrito 61, 1903). 

¿Qué derecho tenía Cristo de arrebatar a los cautivos de las manos del enemigo? El derecho 
derivado de que había hecho un sacrificio que satisfacía los principios de justicia de acuerdo 
con los cuales se gobierna el reino de los cielos. Vino a esta tierra como Redentor de la raza 
caída, para derrotar al astuto enemigo, y por medio de su persistente lealtad a lo recto salvar 
a todos los que lo aceptan como su Salvador. En la cruz del Calvario pagó el precio de la 
redención de la especie. Y así obtuvo el derecho de arrebatar a los cautivos de las garras del 
gran engañador, quien, por medio de una mentira urdida contra el gobierno de Dios, 
consiguió la caída del hombre, y así éste anuló toda pretensión de que se lo considerara un 
súbdito leal del glorioso reino eterno de Dios (The Signs of the Times, 30 de septiembre de 
1903). 

En la cruz, Cristo no sólo mueve a los hombres al arrepentimiento hacia Dios por la 
transgresión de la ley divina (pues aquel a quien Dios perdona hace primero que se 
arrepienta), sino que Cristo ha satisfecho la Justicia. Se ha ofrecido a sí mismo como 
expiación. Su sangre borbotante, su cuerpo quebrantado, satisfacen las demandas de la ley 
violada y así salva el abismo que ha hecho el pecado. Sufrió en la carne para que con su 
cuerpo magullado y quebrantado pudiera cubrir al pecador indefenso. La victoria que ganó 
con su muerte en el Calvario destruyó para siempre el poder acusador de Satanás sobre el 
universo y silenció sus acusaciones de que la abnegación era imposible en Dios y, por lo 
tanto, no era esencial en la familia humana (Mensajes selectos, t. 1, pp. 400, 401). 

[Cristo] plantó su cruz a mitad de camino entre el cielo y la tierra, para combatir y vencer los 
poderes de las tinieblas. Dio su vida por la de los pecadores, y Satanás, el príncipe del 
mundo, fue arrojado fuera (Manuscrito 44, 1901). 

Pronto habría de ofrecerse el gran Sacrificio al cual señalaba todas las ofrendas judías. 
Cuando tenía la cruz ante sí, el Salvador pronunció esta sublime predicción: "Ahora el 
príncipe e este mundo será echado fuera. Y yo, si fuere levantado de la tierra, a todos atraeré 
a mí mismo" 474 Vio que el gran apóstata, que había sido arrojado del cielo, era el poder 
central en la tierra. Al contemplar el trono de Satanás, descubrió que se encontraba donde 
debería haber estado el de Dios. Vio que todos los hombres adoraban al apóstata, que los 
inspiraba en su rebelión. Los habitantes de este mundo se habían postrado a los pies de 
Satanás. Cristo declaró: "Donde se encuentra el trono de Satanás, allí estará mi cruz, el 
instrumento de la humillación y el sufrimiento" (Manuscrito 165, 1899). 

Cristo fue crucificado, pero surgió de la tumba con gloria y poder maravillosos. Tomó en su 
puño el mundo sobre el cual Satanás pretendía presidir, y restauró a la familia humana al 
favor de Dios. Y al completar gloriosamente su obra, el eco de los himnos de triunfo se repitió 
una y otra vez en el ámbito de los mundos no caídos. Los ángeles y los arcángeles, los 
querubines y los serafines se unieron al coro de victoria (The Youth's Instructor, 16 de abril 
de 1903). 

XVIII.  La expiación jamás se volverá a repetir 

La muerte de Cristo en la cruz aseguró la destrucción del que tenía poder sobre la muerte, el 
originador del pecado. Cuando Satanás sea destruido, no habrá nadie más que tiente a 
alguien a cometer algo malo; no habrá necesidad de repetir nunca más la expiación; y no 
habrá peligro de que se produzca otra rebelión en el universo de Dios. Lo único que puede 
restringir efectivamente el pecado en este mundo de tinieblas, impedirá que éste surja en el 
cielo. El significado de la muerte de Cristo será percibido por los santos y los ángeles. Los 



hombres caído no podrían tener un hogar en el paraíso de Dios sin el Cordero inmolado 
desde la fundación del mundo. ¿Cómo no exaltar, entonces, la cruz de Cristo? (The Signs of 
the Times, 30 diciembre de 1889). 

 

SEGUNDA PARTE - LA APLICACIÓN SUMO SACERDOTAL DE LA 

EXPIACIÓN 

I.  Aplica los beneficios de un sacrificio expiatorio completo 

Estos son nuestros temas: Cristo crucificado por nuestros pecados, Cristo resucitado de los 
muertos, Cristo nuestro intercesor ante Dios; y estrechamente relacionada con estos asuntos 
se halla la obra del Espíritu Santo (El evangelismo, p. 140). 

El gran Sacrificio había sido ofrecido y aceptado, y el Espíritu Santo que descendió en el día 
de Pentecostés dirigió la atención de los discípulos desde el santuario terrenal al celestial, 
donde Jesús había entrado 475 con su propia sangre, para derramar sobre sus discípulos los 
beneficios de su expiación (Primeros escritos, pp. 259, 260). 

Nuestro Salvador está en el santuario intercediendo en favor de nosotros. Es nuestro Sumo 
Sacerdote intercesor, que hace un sacrificio expiatorio por nosotros, al presentar en favor de 
nosotros la eficacia de su sangre (Fundamentals of Christian Education [Fundamentos de la 
educación cristiana], p. 370). 

Todos los que rompan con la esclavitud y el servicio de Satanás, y estén dispuestos a 
permanecer bajo el estandarte manchado de sangre del Príncipe Emanuel, serán protegidos 
por la intercesión de Cristo. El, nuestro Mediador, sentado a la diestra del Padre, siempre 
nos tiene al alcance de su vista, porque es tan necesario que nos proteja mediante su 
intercesión como que nos redima mediante su sangre. Si nos soltara por un solo instante, 
Satanás estaría allí listo para destruirnos. A los que adquirió por su sangre, los protege 
mediante su intercesión (Manuscrito 73,1893). 

Gracias a Dios que quien derramó su sangre por nosotros vive para rogar en nuestro favor, 
para hacer intercesión por cada alma que lo recibe. . . Siempre deberíamos recordar la 
eficacia de la sangre de Jesús. La sangre purificadora y sustentadora de la vida, aceptada 
mediante fe viviente, es nuestra esperanza. Nuestro aprecio por su inestimable valor debiera 
crecer, porque habla en favor nuestro sólo cuando clamamos por fe su virtud, si tenemos la 
conciencia limpia y estamos en paz con Dios. 

Se la representa como la sangre perdonadora, inseparablemente relacionada con la 
resurrección y la vida de nuestro Redentor, ilustrada por la corriente ininterrumpida que 
procede del trono de Dios, el agua del río de la vida (Hijos e hijas de Dios, p. 228). 

Cristo murió para hacer un sacrificio expiatorio por nuestros pecados. Como nuestro Sumo 
Sacerdote intercede por nosotros a la diestra del Padre. Mediante el sacrificio de su vida 
consiguió redención para nosotros. Su expiación es efectiva para todos los que estén 
dispuestos a humillarse, y reciben a Cristo como su ejemplo en todo. Si el Salvador no 
hubiera dado su vida en propiciación por nuestros pecados, toda la familia humana habría 
perecido; no habría tenido derecho al cielo. Por medio de su intercesión nosotros, por la fe, el 
arrepentimiento y la conversión, podemos llegar a ser participantes de la naturaleza divina, 
habiendo huido de la corrupción que hay en el mundo a causa de la concupiscencia 
(Manuscrito 29, 1906). 

Esta oración [la de Juan 17] es una lección acerca de la intercesión que el Salvador llevaría a 
cabo dentro del velo, cuando se hubiera completado su gran sacrificio en favor de los 
hombres: la ofrenda de sí mismo. Nuestro 476 Mediador dio a sus discípulos esta ilustración 



de su ministerio en el santuario celestial en favor de todos los que vengan a él con 
mansedumbre y humildad, despojados de todo egoísmo y creyendo en el poder de Cristo 
para salvar (Comentario bíblico adventista, t. 5, p. 1119). 

II.  La intercesión aplica y completa la transacción efectuada en la cruz 

La intercesión de Cristo por el hombre en el santuario celestial es tan esencial para el plan de 
la salvación como lo fue su muerte en la cruz. Con su muerte dio principio a aquella obra para 
cuya conclusión ascendió al cielo después de su resurrección. Por la fe debemos entrar velo 
adentro, "donde entró por nosotros como precursor Jesús" (Heb. 6: 20). Allí se refleja la luz 
de la cruz del Calvario; y allí podemos obtener una comprensión más clara de los misterios 
de la redención (El conflicto de los siglos, p. 543). 

Las palabras de Cristo en la ladera de la montaña eran el anuncio de que su sacrificio en 
favor de los hombres era total y completo. Las condiciones de la expiación se habían 
cumplido; se había llevado a cabo la obra para la cual había venido a este mundo. Había 
conseguido el reino. Se lo había arrebatado a Satanás y ahora era el heredero de todo. 
Estaba en camino hacia el trono de Dios, para ser honrado por los ángeles, los principados y 
las potestades. Había iniciado su obra de mediación. Revestido de autoridad ilimitada, le dio 
su comisión a los discípulos: "Por lo tanto, id, y haced discípulos a todas las naciones, 
bautizándolos en el nombre del Padre, y del Hijo, y del Espíritu Santo; enseñándoles que 
guarden todas las cosas que os he mandado; y he aquí yo estoy con vosotros todos los días, 
hasta el fin del mundo" (Manuscrito 138, 1897). 

Gracias a Dios que quien derramó su sangre por nosotros vive para rogar en nuestro favor, 
para hacer intercesión por cada alma que lo recibe. "Si confesamos nuestros pecados, él es 
fiel y justo para perdonar nuestros pecados, y limpiarnos de toda maldad". La sangre de 
Jesucristo nos limpia de todo pecado. Dice mejores cosas que la sangre de Abel, porque 
Cristo vive siempre para interceder por nosotros. Siempre debemos tener presente la eficacia 
de la sangre de Jesús (Hijos e hijas de Dios, p. 228). 

Jesús está de pie ante el Padre, ofreciendo continuamente un sacrificio por los pecados del 
mundo. Es el ministro del verdadero tabernáculo, que Dios levantó y no el hombre. Las 
ofrendas típicas del tabernáculo judío ya no poseen ninguna virtud. Ya no se necesita una 
expiación diaria ni anual. Pero en vista de que se están cometiendo pecados 
permanentemente, 477 es esencial el sacrificio expiatorio del Mediador celestial. Jesús, 
nuestro gran Sumo Sacerdote, oficia por nosotros en la presencia de Dios, y ofrece en favor 
de nosotros su sangre derramada (The Youth's Instructor, 16 de abril de 1903). 

Gracias a su vida inmaculada, su obediencia y su muerte en la cruz del Calvario, Cristo 
intercedió por la raza perdida. Y ahora, el Capitán de nuestra salvación no intercede por 
nosotros como un mero suplicante, sino como un vencedor que reclama su victoria. Su 
ofrenda es una ofrenda completa, y mientras nuestro Intercesor lleva a cabo la tarea que se 
ha impuesto, sostiene ante Dios el incensario que contiene sus propios méritos inmaculados y 
las oraciones, confesiones y acciones de gracia de su pueblo. Perfumadas con la fragancia de 
su justicia, ascienden a Dios en olor suave. La ofrenda es plenamente aceptable, y el perdón 
cubre toda transgresión. Para el verdadero creyente Cristo es ciertamente el ministro del 
santuario, que oficia por él allí, y que habla por medio de los instrumentos señalados por Dios 
(The Signs of the Times, 14 de febrero de 1900). 

En los atrios celestiales Cristo intercede por su iglesia, por aquellos en cuyo favor pagó el 
precio de la redención con su sangre. Los siglos y las edades no podrán disminuir la eficacia 
de su sacrificio expiatorio. Ni la vida ni la muerte, ni lo alto ni lo bajo, pueden separamos del 
amor de Dios que es en Cristo Jesús; no porque nosotros estemos tan firmemente asidos de 
él, sino porque él nos sostiene fuertemente (Los hechos de los apóstoles, p. 456). 



Jesús es nuestro gran Sumo Sacerdote en los cielos. ¿Y qué está haciendo? Esta 
efectuando una obra de intercesión y expiación en favor de sus hijos que creen en él 
(Testimonios para los ministros, p. 37). 

Nos acercamos a Dios a través de Jesucristo, el Mediador, la única manera por cuyo medio 
se consigue el perdón de los pecados. Dios no puede perdonar los pecados a costa de su 
justicia, su santidad y su verdad. Pero perdona los pecados y lo hace plenamente. No hay 
pecados que no quiera perdonar en el Señor Jesucristo y por medio de él. Esta es la única 
esperanza del pecador, y si descansa en esto con fe sincera, puede estar seguro cae que 
será plena y ampliamente perdonado. Hay un solo canal que es accesible a todos, y por 
medio de él se encuentra al alcance del alma penitente y contrita un perdón rico y abundante, 
y hasta para los pecados más tenebrosos. 

Estas lecciones se las enseñaron al pueblo elegido de Dios hace miles de años; se las repitió 
mediante símbolos y figuras para que la obra de esta verdad se pudiera remachar en cada 
corazón: Sin derramamiento de sangre no hay remisión de pecados (Carta 12,1892). Cristo 
murió por nosotros, y al recibir su perfección, tenemos derecho al 478 cielo. Les da la facultad 
de llegar a ser hijos de Dios a todos los que creen en él. Así como el vive, nosotros también 
viviremos. Es nuestro Abogado ante el tribunal de lo alto. Esta es nuestra única esperanza 
(Manuscrito 29, 1906). 

Al ofrecer su propia vida, Cristo se ha hecho responsable de todo hombre y toda mujer de la 
tierra. Está de pie en la presencia de Dios y dice: "Padre, yo asumo la culpa de esta alma. 
Morirá si la dejo cargar con ella. Si se arrepiente, será perdonada. Mi sangre la limpiará de 
todo pecado. "Yo di mi vida por los pecados del mundo". 

Si el transgresor de la ley de Dios está dispuesto a ver en Cristo su sacrificio expiatorio, si 
cree en el que es capaz de limpiar de toda injusticia, Cristo no habrá muerto en vano para él 
(The Review and Herald, 27 de febrero de 1900). 

"Por lo cual debía ser en todo semejante a sus hermanos, para venir a ser misericordioso y 
fiel sumo sacerdote en lo que a Dios se refiere [nótense las palabras], para expiar los 
pecados del pueblo". El pecador arrepentido debe creer que Cristo es su Salvador personal, 
Es su única esperanza. Puede recurrir a la sangre de Cristo para presentar a Dios, como 
propios, los méritos del Salvador crucificado y resucitado. De ese modo, mediante la ofrenda 
de sí mismo hecha por Cristo, el inocente en lugar del culpable, se remueven todos los 
obstáculos y el amor perdonador de Dios puede fluir en ricos raudales de misericordia en 
favor del hombre caído (Cada día con Dios, p. 36). 

Cuando reconocemos delante de Dios que apreciamos los méritos de Cristo, se le añade 
fragancia a nuestras intercesiones. ¡Oh, quién puede valorar esta gran misericordia y este 
gran amor! Cuando nos acercamos a Dios por medio de la virtud de los méritos de Cristo, 
somos cubiertos con sus vestiduras sacerdotales. Nos ubica muy cerca, a su lado; nos rodea 
con su brazo humano, y al mismo tiempo se aferra del trono del Infinito con su brazo divino. 
Pone sus méritos, como suave incienso, en un incensario que coloca en sus manos, para 
animarlos a elevar sus peticiones. Les promete escuchar y contestar sus súplicas (Carta 22, 
1898). 

Hoy él [Cristo] está haciendo expiación por nosotros ante el Padre. "Si alguno hubiere 
pecado, abogado tenemos para con el Padre, a Jesucristo el justo". Al señalar las palmas de 
sus manos perforadas por la locura y el prejuicio de los hombres impíos, nos dice: "En las 
palmas de las manos te tengo esculpida" (Isa. 49: 16). El Padre se inclina en señal de que 
acepta el precio pagado por la humanidad, y los ángeles se aproximan con reverencia a la 
cruz del Calvario. ¡Qué sacrificio es éste! ¡Quién podrá penetrar en él! Al hombre le tomará 
toda la eternidad entender el plan de redención. Se le revelará línea sobre línea, un poquito 



aquí y 479 un poquito allá (Manuscrito 21, 1895). 

III.  El ministerio de Cristo en el santuario celestial 

Estamos en el gran día de la expiación, y la sagrada obra de Cristo en favor del pueblo de 
Dios que se está llevando a cabo ahora [1882] en el santuario celestial, debería ser motivo de 
nuestro constante estudio (Testimonies, t. 5, p. 520). 

¡Oh, si todos pudieran considerar a nuestro precioso Salvador según lo que es: un Salvador! 
Permitamos que su mano descorra el velo que oculta su gloria de nuestra vista. Lo muestra 
en un lugar elevado y santo. ¿Qué vemos? A nuestro Salvador, no en un ambiente silencioso 
e inactivo. Está rodeado de inteligencias celestiales: querubines y serafines, y ángeles por 
decenas y más decenas de millares. Todos estos seres celestiales tienen un propósito que 
está por encima de todos los demás, en el cual tienen un profundo interés: la iglesia en medio 
de un mundo corrompido (Carta 89 c, 1897). 

El está en su lugar santo, no en un ambiente solitario y grandioso, sino rodeado de decenas y 
más decenas de miles de seres celestiales, que aguardan las órdenes del Maestro. Y él les 
manda que vayan a trabajar en favor del santo más débil que pone su confianza en Dios. Se 
provee el mismo auxilio tanto para el encumbrado como para el humilde, tanto para el rico 
como para el pobre (Carta 134, 1899). 

No coloquéis vuestra influencia contra los mandamientos de Dios. Esa ley es tal como Jehová 
la escribió en el templo del cielo. El hombre puede hollar su copia terrenal, pero el original se 
conserva en el arca de Dios en el cielo; y sobre la cubierta de esa arca, precisamente encima 
de esa ley, está el propiciatorio. Jesús está allí mismo, delante de esa arca, para mediar por 
el hombre (Comentario bíblico adventista, t. 1, p. 1123). 

Todos debemos tener presente el tema del santuario. No permita Dios que el cúmulo de 
palabras que procede de los labios humanos disminuya la fe de nuestro pueblo en la verdad 
de que hay un santuario en el cielo, y que una copia de ese santuario se edificó una vez en 
esta tierra. Dios desea que su pueblo se familiarice con esta copia, teniendo siempre presente 
el santuario celestial, donde Dios es todo y está en todo (Carta 233, 1904). 

Jesús es nuestro Abogado, nuestro Sumo Sacerdote, nuestro Intercesor. Nuestra situación es 
similar a la de los israelitas en el día de la expiación. Cuando el Sumo Sacerdote entraba en 
el lugar santísimo, representación del lugar donde nuestro Sumo Sacerdote está 
intercediendo ahora, y rociaba la sangre expiatoria sobre el propiciatorio, afuera no se 
ofrecían sacrificios expiatorios: Mientras el sacerdote intercedía ante Dios, todo corazón 480 
debía inclinarse contrito, para suplicar el perdón de la transgresión (The Signs of the Times, 
28 de junio de 1899). 

IV.  La segunda fase del sacerdocio implica el juicio 

Cumplió una fase de su sacerdocio al morir en la cruz por la raza caída. Ahora está 
cumpliendo otra fase al defender delante del Padre el caso del pecador arrepentido y 
creyente, y al presentar ante Dios las ofrendas de su pueblo. Por haber tomado naturaleza 
humana y por haber vencido en esa naturaleza las tentaciones del enemigo, y considerando 
que tiene perfección divina, se le ha encargado el juicio del mundo. El caso de cada cual le 
será presentado para que lo revise. El pronunciará la sentencia, y le dará a cada hombre lo 
que corresponda a sus obras (Manuscrito 42, 1901). 

V.  Perpetua intercesión 

El incienso, que ascendía con las oraciones de Israel, representaba los méritos y la 
intercesión de Cristo, su perfecta justicia, la cual por medio de la fe es acreditada a su pueblo, 



y es lo único que puede hacer el culto de los seres humanos aceptable a Dios. Delante del 
velo del lugar santísimo, había un altar de intercesión perpetua; y delante del lugar santo, un 
altar de expiación continua. Había que acercarse a Dios mediante la sangre y el incienso, 
pues estas cosas simbolizaban al gran Mediador, por medio de quien los pecadores pueden 
acercarse a Jehová, y por cuya intervención tan sólo puede otorgarse misericordia y 
salvación al alma arrepentida y creyente (Patriarcas y profetas, p. 366). 

Mediante el servicio del sacerdocio judío se nos recuerda continuamente el sacrificio y la 
intercesión de Cristo. Todos los que acuden a Cristo hoy deben recordar que sus méritos son 
el incienso que se mezcla con las oraciones de los que se arrepienten de sus pecados, y 
reciben perdón y misericordia y gracia. Nuestra necesidad de la intercesión de Cristo es 
constante (Manuscrito 14, 1901). 

VI.  Cristo es a la vez Mediador y Juez 

Cristo está al tanto, por experiencia personal, del conflicto que desde la caída de Adán ha 
estado en permanente actividad. Cuán apropiado es, entonces, que él sea el Juez. A Jesús, 
el Hijo del hombre, se le ha encargado todo lo atinente al juicio. Hay un solo Mediador entre 
Dios y el hombre. Sólo por medio de él podemos entrar en el reino de los cielos. El es el 
Camino, la Verdad y la Vida. Sus sentencias son inapelables. El es la Roca de la eternidad, 
una roca hendida a propósito para que toda alma 481 probada y tentada pueda encontrar un 
lugar seguro donde esconderse (The Review and Herald, 12 de marzo de 1901). 

"El Padre a nadie juzga, sino que todo el juicio dio al Hijo". "También le ha dado autoridad de 
ejecutar juicio, porque es el Hijo del hombre". En su añadida humanidad encontramos la 
razón del nombramiento de Cristo. Dios le ha encargado al Hijo todo lo atinente al juicio, 
porque sin duda alguna él es Dios manifestado en carne. 

Dios decidió que el Príncipe de los sufrientes en la humanidad fuera el Juez de todo el mundo. 
El que descendió de los atrios celestiales para salvar al hombre de la muerte eterna; el 
despreciado y rechazado por los hombres, sobre quien apilaron todo el desprecio de que son 
capaces los seres humanos inspirados por Satanás; el que se sometió a comparecer delante 
de un tribunal de la tierra, y que sufrió la ignominiosa muerte de cruz, sólo él pronunciará la 
sentencia de recompensa castigo. El que se sometió aquí al sufrimiento y la humillación de la 
cruz, tendrá plena compensación en el consejo de Dios, y ascenderá al trono reconocido por 
todo el universo celestial como Rey de los santos. El ha emprendido la obra de la salvación, y 
ha manifestado ante los mundos no caídos y la familia celestial que también es capaz de 
terminar la tarea que comenzó. Es Cristo quien da a los hombres la gracia del 
arrepentimiento; el Padre acepta sus méritos en beneficio de toda alma que se decida a 
formar parte de la familia de Dios. 

En ese día del castigo y la recompensa finales, tanto los santos como los pecadores 
reconocerán en el que fue crucificado, al Juez de todos los vivientes (The Review and Herald, 
22 de noviembre de 1898). 

VII.  Maravillosos resultados de la mediación sacerdotal de Cristo 

La intercesión de Cristo es una cadena de oro firmemente unida al trono de Dios. Ha 
convertido en oración el mérito de su sacrificio. Jesús ora, y alcanza el éxito por medio de la 
oración (Manuscrito 8, 1892). 

Como Mediador nuestro, Cristo obra incesantemente. Ya sea que los hombres lo acepten o lo 
rechacen, obra fervientemente en favor de ellos. Les concede vida y luz, y lucha para que su 
Espíritu los aleje del servicio de Satanás. Y mientras el Salvador obra, Satanás también lo 
hace con todo engaño e injusticia, y con energía inquebrantable (The Review and Herald, 12 
de marzo de 1901). 



El Salvador debía ser Mediador para permanecer entre el Altísimo y su pueblo. Por medio de 
esta provisión se abrió un camino para que el pecador culpable hallara acceso a Dios a través 
de la mediación de alguien. El pecador no podía acudir por sí mismo, cargando su culpa y sin 
más méritos que los propios. Sólo Cristo podía abrir el camino al presentar una 482 ofrenda 
equivalente a las demandas de la ley divina. Era perfecto e incontaminado por el pecado. Era 
sin mancha ni arruga (Ibíd., 17 de diciembre de 1872). 

Cristo es el Ministro del verdadero tabernáculo, el Sumo Sacerdote de todos los que creen 
que él es su Salvador personal; y nadie más puede ocupar el puesto. El es el Sumo 
Sacerdote de la iglesia, y tiene una obra que hacer que nadie más puede llevar a cabo. Por su 
gracia es capaz de guarda a todo hombre de la transgresión (The Signs of the Times, 14 de 
febrero de 1900). 

La fe en la expiación y la intercesión de Cristo nos mantendrá firmes e inconmovibles en 
medio de las tentaciones que abundan en la iglesia militante (The Review and Herald, 9 de 
junio de 1896). 

El gran plan de la redención, como está revelado en la obra final de estos últimos días, debe 
recibir estricto examen. Las escenas relacionadas con el santuario celestial deben hacer tal 
impresión en la mente y el corazón de todos, que puedan impresionar a otros. Todos 
necesitan llegar a ser más inteligente respecto de la obra de la expiación que se está 
realizando en el santuario celestial. Cuando se vea y comprenda esa gran verdad, los que la 
sostienen trabajarán en armonía con Cristo para preparar un pueblo que subsista en el gran 
día de Dios, y sus esfuerzos tendrán éxito (Joyas de los Testimonios, t. 2, pp. 219, 220). 

Ahora se está llevando a cabo en el santuario celestial la obra de intercesión sacerdotal de 
Cristo en nuestro favor. Pero cuán pocos se dan realmente cuenta de que nuestro gran Sumo 
Sacerdote presenta su propia sangre delante del Padre, reclamando como recompensa de su 
sacrificio todas las gracias que implica su pacto para el pecador que lo acepta como su 
Salvador personal. Este sacrificio lo hace eminentemente capaz de salvar hasta lo sumo a 
todos los que acuden a Dios por medio de él, puesto que vive para interceder por ellos 
(Manuscrito 92, 1899). 

Cristo como Sumo Sacerdote detrás del velo inmortaliza de tal manera el Calvario, que 
aunque vive para Dios, muere constantemente al pecado y de este modo, si alguien peca, 
tiene un Abogado ante el Padre. Salió de la tumba rodeado por una nube de ángeles, 
revestido de un poder y una gloria maravillosos: los de la Divinidad y la humanidad 
combinadas. Tomó en sus manos el mundo sobre el cual Satanás pretendía presidir, como si 
fuera su legítimo territorio, y mediante la obra maravillosa de dar su vida, restableció al favor 
de Dios toda la raza de los hombres. Los himnos de triunfo se extendieron en ecos por todos 
los mundos. El ángel y el arcángel, el querubín y el serafín entonaron un himno de triunfo 
ante ese asombroso acontecimiento (Manuscrito 50, 1900). 

Este es el gran día de la expiación, y nuestro Abogado está de pie ante el Padre, 483 
suplicando como nuestro intercesor. En vez de ataviarnos con las vestiduras de justicia 
propia, deberíamos ser hallados cada día humillándonos delante de Dios, confesando 
nuestros pecados individuales, buscando el perdón de nuestras transgresiones y cooperando 
con Cristo en la obra de preparar nuestras almas para que reflejen la imagen divina 
(Comentario bíblico adventista, t. 7, p. 945). 

Como nuestro Mediador, Jesús era plenamente capaz de llevar a cabo su obra de redención; 
pero, ¡oh, a qué precio! El inmaculado Hijo de Dios fue condenado por los pecados en los que 
no había tomado parte, para que el pecador, por medio del arrepentimiento y la fe, pudiera 
ser justificado por la justicia de Cristo, en la cual no tenía mérito personal. Se depositaron 
sobre Cristo los pecados de todos los que han vivido en la tierra, para dar testimonió del 



hecho de que nadie necesita perder en el conflicto con Satanás. Se ha hecho provisión para 
que todos puedan echar mano de la fuerza del que puede salvar hasta lo sumo a los que 
acuden a Dios por medio de él. 

Cristo recibe sobre sí la culpa de la transgresión del hombre, mientras él deposita sobre todos 
los que lo aceptan por fe, los que vuelven a ser leales a Dios, su propia justicia inmaculada 
(The Review and Herald, 23 de mayo de 1899). 

Sostiene ante el Padre el incensario de sus propios méritos en el cual no hay mancha de 
contaminación terrenal. El junta en el incensario las oraciones, la alabanza y las confesiones 
de su pueblo, y con ellas pone su propia justicia inmaculada. Entonces asciende el incienso 
delante Dios completa y enteramente aceptable, perfumando con los méritos de la 
propiciación de Cristo. Entonces se reciben bondadosas respuestas.... La fragancia de esa 
justicia asciende como una nube alrededor del propiciatorio (Comentario bíblico adventista, t. 
61 pp. 1077, 1078). 

VIII.  Cristo es nuestro Amigo ante el tribunal 

Nuestro gran Sumo Sacerdote está alegando frente al propiciatorio en favor de su pueblo 
redimido... Satanás está a nuestra diestra para acusarnos, y nuestro Abogado está a la 
diestra de Dios para alegar en favor de nosotros. Nunca ha perdido un caso que se le haya 
sometido. Podemos confiar en nuestro Abogado; porque presenta sus propios méritos en 
nuestro favor (The Review and Herald, 15 de agosto de 1893). 

Cristo no se glorificó a sí mismo al convertirse en Sumo Sacerdote. Dios lo designó sacerdote. 
Debía ser un ejemplo para toda la familia humana. Se calificó para ser, no sólo el 
representante de la especie, sino su Abogado, de modo que toda alma pueda decir, si así lo 
desea, tengo un Amigo en el tribunal. Es un Sumo Sacerdote sensible a nuestras debilidades 
(Manuscrito 101, 1897) 484 

Jesús está oficiando en la presencia de Dios, ofreciendo su sangre derramada, como si 
hubiera sido un cordero [literal] sacrificado. Jesús presenta la oblación ofrecida por cada 
culpa y por cada falta del pecador . . 

Cristo, nuestro Mediador, y el Espíritu Santo, constantemente están intercediendo en favor 
del hombre; pero el Espíritu no ruega por nosotros como lo hace Cristo, quien presenta su 
sangre derramada desde la fundación del mundo; el Espíritu actúa sobre nuestros corazones 
extrayendo oraciones y arrepentimiento, alabanza y agradecimiento (Comentario bíblico 
adventista, t. 6, p. 1077). 

Cuando Cristo ascendió al cielo, lo hizo como nuestro Abogado. Siempre tenemos un Amigo 
en el tribunal. Y desde lo alto Cristo envía su representante a toda nación, tribu, lengua y 
pueblo. El Espíritu Santo le da la unción divina a todos los que reciben a Cristo (The Christian 
Educador [El educador cristiano], agosto de 1897, p. 22). 

El pagó el rescate para todo el mundo. Todos se pueden salvar por medio de él. Presentará 
ante Dios a los que creen en él como si fueran leales súbditos de su reino. Será su Mediador 
así como es su Redentor (Manuscrito 41, 1896). 

Cuando Cristo murió en la cruz del Calvario, se abrió un camino nuevo y viviente tanto para 
los judíos como para los gentiles. De allí en adelante el Salvador oficiaría como sacerdote y 
abogado en el cielo de los cielos. De allí en adelante perdió su valor la sangre de los 
animales ofrecidos, porque el Cordero de Dios había muerto por los pecados del mundo 
(Manuscrito sin fecha 127). 

El brazo que ha levantado a la familia humana de la ruina a que Satanás arrastró a la especie 
con sus tentaciones, es el mismo que ha preservado del pecado a los habitantes de otros 



mundos. Cada mundo de la inmensidad es objeto del cuidado y sostén del Padre y el Hijo; y 
este cuidado es ejercido constantemente en favor de la humanidad caída. Cristo intercede en 
favor del hombre, y esa misma obra mediadora conserva también el orden de los mundos 
invisibles. ¿No son estos temas de magnitud e importancia suficientes como para ocupar 
nuestros pensamientos y provocar nuestra gratitud y adoración a Dios? (Mensajes para los 
jóvenes, p. 252). 

IX.  Se hizo hombre para llegar a ser Mediador 

Jesús se hizo hombre para poder mediar entre el hombre y Dios. Revistió su divinidad de 
humanidad, se asoció a la especie humana, para que mediante su largo brazo humano 
pudiera aferrarse del trono de la Divinidad. Y todo 485 ello, para poder restaurar en el 
hombre la actitud original que perdió en Edén gracias a las atractivas tentaciones de 
Satanás; para que el hombre pudiera comprender que obedecer los requerimientos de Dios 
es para su bien presente y eterno. La desobediencia no está de acuerdo con la naturaleza 
que Dios le dio al hombre en el Edén (Carta 121, 1897). 

La plenitud de su humanidad, la perfección de su divinidad constituyen un fundamento sólido 
sobre el cual podemos llegar a reconciliarnos con Dios. Cuando todavía éramos pecadores, 
Cristo murió por nosotros. Tenemos redención pos su sangre: el perdón de los pecados. Sus 
manos atravesadas por los clavos se extienden hacia el cielo y la tierra. Con una se aferra de 
los pecadores de la tierra, y con la otra del trono del Infinito, y así logra la reconciliación en 
favor de nosotros. Cristo se encuentra de pie ahora como nuestro Abogado delante del 
Padre. Es el único Mediador entre Dios y el hombre. Puesto que lleva las marcas de la 
crucifixión, defiende las causas de nuestras almas (Carta 35, 1894). 

X.  El Abogado celestial retendrá para siempre la naturaleza humana 

Cristo ascendió a los cielos con una humanidad santificada. Introdujo consigo a la humanidad 
en los atrios celestiales, y por las edades eternas la asumirá, como Aquel que ha redimido a 
cada ser humano de la ciudad de Dios (The Review and Herald, 9 de marzo de 1905). 

Por su propia voluntad, [el Padre] puso en su altar un Abogado revestido de nuestra 
naturaleza. Como intercesor nuestro, su obra consiste en presentarnos a Dios como sus 
hijos e hijas. Cristo intercede en favor de los que le han recibido. En virtud de sus propios 
méritos, les da poder para llegar a ser miembros de la familia real, hijos del Rey celestial 
(Joyas de los testimonios, t. 3, p. 29). 

Tenemos el privilegio de contemplar a Jesús por la fe, y verlo de pie entre la humanidad y el 
trono eterno. Es nuestro Abogado, que presenta nuestras oraciones y ofrendas como 
sacrificios espirituales a Dios. Jesús es la gran e inmaculada propiciación, y por sus méritos 
Dios y el hombre pueden estar en comunión. Cristo ha introducido su humanidad en la 
eternidad. Está de pie delante de Dios como el representante de nuestra especie (The 
Youth's Instructor, 28 de octubre de 1897). 

Sólo Jesús podía darle seguridad a Dios; porque era igual a él. Sólo él podía mediar entre 
Dios y el hombre; porque poseía divinidad y humanidad. De esta manera Jesús podía darle 
seguridad a ambas partes en cuanto al cumplimiento de las condiciones prescritas. Como 
Hijo de Dios le da seguridad a Dios con respecto a nosotros, y como la Palabra eterna, como 
486 Alguien igual al Padre, nos da seguridad acerca del amor de Dios por nosotros, los que 
creemos en la palabra que él empeñó. Cuando Dios quiso darnos seguridad acerca de su 
inmutable consejo de paz, dio a su Hijo unigénito a fin de que llegara a formar parte de la 
familia humana, para que conservara su naturaleza humana, como una prueba de que Dios 
cumpliría su palabra (The Review and Herald, 3 de abril de 1894). 

La reconciliación del hombre con Dios sólo podía ser realizada mediante un mediador que 



fuera igual a Dios, que poseyera los atributos que lo significaran y lo declararan digno de 
tratar con el Dios infinito en favor del hombre, y también de representar a Dios ante un mundo 
caído. El sustituto y garantía del hombre debía tener la naturaleza del hombre, un entronque 
con la familia humana a quien debía representar y, como embajador de Dios, debía participar 
de la naturaleza divina, debía tener una unión con el Infinito a fin de manifestar a Dios ante el 
mundo y ser un mediador entre Dios y el hombre (The Review and Herald, 22 de diciembre 
de 1891). 



NOTAS FIN 

 
1 (Emergente) 

Es obvio que la palabra "continente" se emplea aquí en un sentido más amplio que el que se entiende 

comúnmente hoy. De acuerdo con un significado ahora obsoleto se aplica la palabra "continente" al " 'globo 
sólido' o globo del sol o de la luna" (ver el diccionario inglés de Oxford).- Los editores. 

2 (Emergente) 

Es obvio que la palabra "continente" se emplea aquí en un sentido más amplio que el que se entiende 

comúnmente hoy. De acuerdo con un significado ahora obsoleto se aplica la palabra "continente" al " 'globo 
sólido' o globo del sol o de la luna" (ver el diccionario inglés de Oxford).- Los editores. 

3 (Emergente) 

Se hace referencia aquí a dos hombres que dirigieron una rebelión en cierto campo.-Los Editores. 

4 (Emergente) 



La KJV dice textualmente en inglés: "¿Y quién entonces está dispuesto a consagrar su servicio este día para el 

Señor?" (1 Crón. 29: 5). EGW escribe en cursiva la palabra servicio, dándole así un énfasis especial. Resulta 
imposible darle esa aplicación en castellano, pues las palabras "su servicio", corresponden con, "ofrenda 

voluntaria" en la RVR.-N. del T. 

 

 
5 (Emergente) 

La gloria de Dios se revelaba "entre los querubines" que estaban sobre el propiciatorio o cubierta del arca, y 

desde allí le "hablaba" a Moisés (Exo. 25: 18- 22; Sal. 80: 1; Isa. 37: 16; Núm. 7: 89). Posteriormente Dios se 
manifestó por medio de la shekina o gloria simbólica de su presencia divina (Exo. 40: 34- 35). Shekina, término 

rabínico que no se encuentra en la Biblia, deriva de shakan "lugar para vivir", y se la usaba para expresar la 
cercanía solemne de Dios. Esta presencia se amplía al máximo en el NT con la aparición de Jesús: "Y aquel 

Verbo [Cristo] fue hecho carne, y habitó entre nosotros y vimos su gloria, gloria como del unigénito del Padre, 

lleno de gracia y de verdad" (Juan 1: 14).-La Redacción. 

6 (Emergente) 
*Estas palabras las recibió San Pablo "del Señor" y las escribió (1 Cor. 11:23, 26), y forman parte de la 

revelación que Cristo llama "mi palabra" (S. Juan 5:24).-(N. del T) 

7 (Emergente) 

Cada "pieza de plata" (dracma o su equivalente denario) pesaba 3,8 g de plata en tiempos normales; pero en la 

época de Nerón (siglo I d. C.) pesaba sólo 1,7 g de plata. Según el precio promedio actual (enero de 1987) de la 
plata (0,35 de dólar por g), las "piezas de plata" equivaldrían ahora a $66.500 o a 329.750 dólares, 

respectivamente.-N. de la R. 

8 (Emergente) 

NOTA.- La cursiva empleada para destacar expresiones claves en esta compilación, tiene como objeto permitir al 

lector captar de una mira el punto más importante de cada párrafo.-Los editores. 

9 (Emergente) 

NOTA.- La cursiva empleada para destacar las expresiones en esta compilación, tiene como objeto permitir al 

lector captar de una mira el punto más importante de cada párrafo.- Los editores. 


	54 APOCALIPSIS 

