
 
 

SANTIAGO  
 
 

CAPÍTULO 1 

2-3. 

Ver EGW com. Heb. 12: 11. 

8. 

Ver EGW com. cap. 4: 8; Mat. 6: 24. 

3. 

Ver EGW com. Gén. 22: 1. 
 

22-25. 

Ver EGW com. Rom. 8: 15-21. 

23-25. 

Ver EGW com. Apoc. 3: 18. 



23-27 (Ver EGW com. Rom. 7: 7-9). 

El espejo moral de Dios.- 

[Se cita Sant. 1: 23-27.] Esta es la palabra del Dios viviente. La ley es el gran espejo moral de 
Dios. El hombre debe comparar sus palabras, su espíritu sus acciones con la palabra de 
Dios... La verdadera religión significa vivir la palabra en 377 vuestra vida práctica. Vuestra 
profesión de fe no tiene valor ninguno sin el cumplimiento práctico de la Palabra (MS 7, 
1898). 

25 (1 Juan 2: 1-2). 

La función del espejo.- 

Aquí está un espejo en el cual debemos mirarnos para buscar y descubrir cada defecto de 
carácter. Pero supongamos que os miráis en este espejo y veis muchos defectos en vuestro 
carácter, y después os vais y decís: "Yo soy justo". ¿Seréis justos? En vuestros propios ojos 
seréis justos y santos, ¿pero cómo será el caso en el tribunal de Dios? Dios nos ha dado una 
regla y debemos cumplir con sus condiciones. Si nos atrevemos a proceder de otra manera, a 
hollarla bajo nuestros pies y luego nos presentamos delante de Dios y decimos: "yo soy 
santo, yo soy santo", estaremos perdidos en el gran día del ajuste de cuentas. 

¿Qué sucedería si saliéramos a las calles, mancháramos nuestros vestidos con lodo, 
después volviéramos a casa, y contemplando nuestros vestidos sucios delante del espejo le 
dijéramos: "Límpiame de mi suciedad"? ¿Nos limpiaría de nuestra mancha? Esta no es la 
función del espejo. Todo lo que puede hacer es mostrarnos que nuestros vestidos están 
manchados; pero no puede quitarnos las manchas. 

Así también sucede con la ley de Dios. Indica los defectos de carácter; nos condena como 
pecadores; pero no ofrece perdón al transgresor. No puede salvarlo de sus pecados. Pero 
Dios ha dispuesto algo. Dice Juan: "Si alguno hubiere pecado, abogado tenemos para con el 
Padre, a Jesucristo el justo". De modo que vamos a él y descubrimos el carácter de Jesús, y 
la rectitud de su carácter salva al transgresor si de nuestra parte hemos hecho todo lo que 
podíamos. 

Y sin embargo entre tanto que salva al transgresor no suprime la ley de Dios, sino que la 
exalta. Exalta la ley porque ella es el detector del pecado. Y es la sangre purificadora de 
Cristo la que quita nuestros pecados cuando vamos a él con el alma contrita en busca de su 
perdón. Nos imparte su justicia. Pone la culpabilidad sobre sí mismo (MS 5, 1885). 

 

26. 

 
 

27. 

 
 

Ver EGW com. cap. 3: 2. 

La verdadera religión es una fuente de caridad.- 

La religión pura de Jesús es la fuente de la cual fluyen corrientes de caridad, amor, 
abnegación (Carta 7, 1883). 

Ser cristiano es ser un hombre semejante a Cristo, una mujer semejante a Cristo, es ser 
activo en el servicio de Dios es estar presente en la reunión de oración, animando a otros 
también con nuestra presencia. La religión no consiste en obras, pero la religión obra; no es 
inactiva (Carta 7, 1883). 

La verdadera religión nunca es estrecha.- 



Muchos parecen creer que la religión tiene una tendencia a hacer que el que la posee sea 
intolerante y estrecho, pero la verdadera religión no tiene una influencia que conduce a la 
estrechez mental; la falta de religión es la que entumece las facultades y estrecha la mente. 
Cuando un hombre es estrecho es una evidencia de que necesita la gracia de Dios, el 
ungimiento celestial, pues un verdadero cristiano es uno mediante el cual puede actuar el 
Señor, el Dios de los ejércitos, para que observe los caminos del Señor de la tierra y haga 
manifiesta la voluntad de Dios a los hombres (MS 3, 1892). 

 

CAPÍTULO 2 

13 (Sal. 89: 14, Gál. 6: 14). 

La cruz une la Justicia y la Misericordia 

Su propósito [de Cristo] era reconciliar las prerrogativas de la Justicia y la Misericordia, y que 
cada una quedara separada en su dignidad, y sin embargo unidas. Su misericordia no era 
debilidad, sino un terrible poder para castigar el pecado porque es pecado y, sin embargo, un 
poder para atraer hacia él el amor de la humanidad. La justicia puede perdonar mediante 
Cristo sin sacrificar una jota de su excelsa santidad. 

La Justicia y la Misericordia se mantuvieron separadas, opuestas la una a la otra, separadas 
por un ancho abismo. El Señor, nuestro Redentor, revistió su divinidad con humanidad, y 
forjó a favor del hombre un carácter que era sin mancha ni tacha. Plantó su cruz a mitad del 
camino entre el cielo y la tierra, y la convirtió en el objeto de atracción que se extendía en 
ambas direcciones, uniendo a la Justicia y a la Misericordia a través del abismo. La Justicia 
se trasladó desde su elevado trono y con todos los ejércitos del cielo se aproximó a la cruz. 
Allí vio a Uno igual a Dios llevando el castigo de toda injusticia y todo pecado. La justicia se 
inclinó con reverencia ante la cruz con perfecta satisfacción, diciendo: Es suficiente (MS 94, 
1899). 

14-20 

Ver EGW com. Gál. 5: 6. 

21-26 (Rom. 3: 31). 

La fe salvadora es más que una mera creencia.- 

378 El apóstol Santiago vio los peligros que surgirían al presentar el tema de la justificación 
por la fe, y trató de demostrar que la fe genuina no puede existir sin las obras 
correspondientes. Se presenta el caso de Abrahán. "¿No ves -dice- que la fe actuó 
juntamente con sus obras, y que la fe se perfeccionó por las obras?" De modo que la fe 
genuina efectúa una obra genuina en el creyente. La fe y la obediencia producen una sólida y 
valiosa vida cristiana. 

Hay una creencia que no es una fe salvadora. La Palabra declara que los demonios creen y 
tiemblan. La pretendida fe que no obra por el amor y purifica el alma, no justificará a hombre 
alguno... Abrahán creyó a Dios. ¿Y cómo sabemos que creyó? Sus obras comprobaron el 
carácter de su fe, y su fe le fue contada por justicia. 

En nuestros días necesitamos la fe de Abrahán para iluminar las tinieblas que se acumulan 
alrededor de nosotros excluyendo la bella luz solar del amor de Dios y empequeñeciendo el 
crecimiento espiritual. Nuestra fe debe abundar en buenas obras, pues "la fe sin obras está 
muerta". Cada deber cumplido, cada sacrificio hecho en el nombre de Jesús, proporcionan 
una abundantísima recompensa.  En el mismo cumplimiento del deber Dios habla y da su 



bendición (ST 19-5-1898) 

22 

Ver EGW com. Luc. 17: 10; Efe. 2: 8-9. 
 

CAPÍTULO 3 

2. 

Uno de los dones más excelentes.- 

El talento del habla se clasifica entre los dones más excelentes (MS 92, 1899). 

(Cap. 1: 26.) Poder para refrenar la lengua.- 

Por medio de la ayuda que Cristo puede dar, seremos capaces de refrenar la lengua. 
Aunque él fue probado [terriblemente] para que hablara precipitadamente y con ira, ni una 
sola vez pecó con sus labios. Con paciente calma hizo frente a las burlas, los sarcasmos y al 
ridículo de sus compañeros en el banco de carpintero. En vez de replicar con ira, comenzaba 
a cantar uno de los bellos salmos de David, y sus compañeros se unían con él en el himno 
antes de que se dieran cuenta de lo que estaban haciendo. Qué transformación se produciría 
en este mundo si los hombres y las mujeres de hoy día siguieran el ejemplo de Cristo en el 
uso de las palabras (RH 26- 5-1904). 

 

8. 

Ver EGW com. Sal. 5: 5-12. 
 

13-14. 

LA fragancia celestial de la verdad.- 

[Se cita Sant. 3: 13-14.] ¿Qué es mentir contra la verdad? Pretender que se cree en la 
verdad mientras que el espíritu, las palabras y la conducta no representan a Cristo sino a 
Satanás. Suponer lo malo, ser impaciente y duro, es mentir contra la verdad. Pero el amor, 
la paciencia y la clemencia están de acuerdo con los principios de la verdad. La verdad 
siempre es pura, siempre bondadosa; respira una fragancia celestial sin mezcla de egoísmo 
(RH 12-3-1895). 

15-16 (Heb. 12: 15). 

Subiendo al asiento del juez.- 

[Se cita Sant. 3: 15-18.]... El que abre su corazón a las sugestiones del enemigo permitiendo 
que entren malas conjeturas y alberga recelos, con frecuencia interpreta mal estos nocivos 
pensamientos y los llama perspicacia especial, discriminación o discernimiento para detectar 
culpas y sondear los motivos indebidos de otros. Considera que le ha sido otorgado un 
precioso don, y se aparta precisamente de los hermanos con quienes debiera estar en 
armonía; se sube al asiento del juez y cierra su corazón al que supone que está en error, 
como si él mismo estuviera por encima de toda tentación. Jesús se separa de él y lo deja que 
camine en la luz de las chispas que él mismo ha encendido. 

Ninguno entre vosotros continúe gloriándose contra la verdad al declarar que este espíritu es 
una consecuencia necesaria de tratar fielmente con pecadores y de mantenerse en defensa 
de la verdad. Tal sabiduría tiene muchos admiradores; pero es muy engañosa y dañina. No 
procede de lo alto sino es producto de un corazón no regenerado. Su originador es Satanás. 



Ningún acusador de otros se gloríe de tener discernimiento, pues al hacerlo cubre los 
atributos de Satanás con las vestiduras de justicia. Os exhorto, mis hermanos, que 
purifiquéis el templo del alma de todas estas cosas que contaminan, pues son raíces de 
amargura. 

Cuán ciertas son las palabras del apóstol: "Donde hay celos y contención, allí hay 
perturbación y toda obra perversa". En una institución o en una iglesia, una persona que da 
rienda suelta a pensamientos despiadados hablando mal de los hermanos, puede agitar las 
peores pasiones del corazón humano y puede propagar una levadura de mal que actuará en 
todos los que se relacionen con ella. En esa forma gana la victoria el enemigo de toda 
justicia, y el resultado de su obra es invalidar la oración del Salvador cuando suplicó 379 que 
sus discípulos fueran uno como él es uno con el Padre (RH 12-3-1895). 

17 (ver EGW com. Juan 13: 34). 

La clase correcta de sensibilidad.- 

Los que se critican y condenan mutuamente están quebrantando los mandamientos de Dios y 
son una ofensa para él. No aman ni a Dios ni a sus prójimos. Hermanos y hermanas, 
quitemos la basura de la crítica, los recelos y las quejas, y no seáis quisquillosos. Algunos 
son tan sensibles que no se puede razonar con ellos. Sed muy sensibles en cuanto a lo que 
significa guardar la ley de Dios y en cuanto a si estáis guardando o quebrantando la ley. En 
esto es en lo que Dios quiere que seamos sensibles (GCB 1-4-1903). 

 

CAPÍTULO 4 

4. 

 
 

7-8. 

Ver EGW com. Mat. 6: 24. 

Las molestias se desvanecen cuando Jesús se acerca.- 

"Resistid al diablo, y huirá de vosotros. Acercaos a Dios, y él se acercará a vosotros". Cuán 
preciosa para el alma tentada es esta promesa positiva. Ahora bien, si el que está en 
dificultades y tentaciones mantiene los ojos fijos en Jesús y se acerca a Dios hablando de su 
bondad y misericordia, Jesús se acerca a él y se desvanecen sus molestias, de las cuales 
pensaba que eran casi insoportables (Carta 43, 1892). 

Quebrantando el poder de Satanás.- 

El alma que ama a Dios anhela obtener fortaleza de él por medio de una constante comunión 
con él. Cuando el alma se habitúa a conversar con Dios es quebrantado el poder del 
maligno, pues Satanás no puede permanecer cerca del alma que se aproxima a Dios (RH 
3-12-1889). 

8 (cap. 5: 16; ver EGW com. Heb. 1: 14). 

A salvo en la presencia de Dios.- 

"Acercaos a Dios". ¿Cuál es el resultado de esto? No podemos acercarnos a Dios y 
contemplar su belleza y compasión sin que comprendamos nuestros defectos y seamos 
llenos del deseo de ascender. "Y él se acercará a vosotros". El Señor se acercará al que 
confiesa a sus hermanos las faltas con las cuales los ha ofendido y luego va a Dios con 
humildad y contrición. 



El que siente su propio peligro está alerta para no contristar al Espíritu Santo y luego 
apartarse de Dios, porque sabe que el Señor no se complace con su proceder. Cuánto mejor 
y más seguro es acercarse a Dios para que la límpida luz que brilla de su Palabra pueda 
curar las heridas que el pecado ha abierto en el alma. Mientras más cerca estemos de Dios 
más seguros estaremos, pues Satanás odia y teme la presencia de Dios (Carta 40, 1901). 

(Juan 17: 21-23.) Respondiendo a la oración de Cristo.- 

Si individualmente nos acercamos a Dios, ¿no veis cuál será el resultado? ¿No podéis daros 
cuenta que nos acercaremos los unos a los otros? No podemos acercarnos a Dios y venir a 
la misma cruz sin que nuestros corazones se combinen en perfecta unidad en respuesta a la 
oración de Cristo: "Para que todos sean uno" como él es uno con el Padre. Y por lo tanto 
debiéramos buscar en espíritu, en entendimiento y en fe que podamos ser uno para que Dios 
sea glorificado en nosotros como es glorificado en el Hijo; y para que Dios nos ame como 
ama al Hijo (MS 7, 1890). 

Acercaos en oración.- 

"Acercaos a Dios, y él se acercará a vosotros". Acercaos a él mediante la oración, la 
contemplación y la lectura de su Palabra. Cuando él se acerca a vosotros, levanta para 
vosotros un estandarte contra el enemigo. Tengamos valor porque el enemigo no puede 
pasar adelante de ese estandarte (MS 92, 1901). 

(Cap. 1: 8; Mat. 6: 24.) Se define la obra esencial para el pecador.- 

El Señor dice: "Acercaos a Dios". ¿Cómo? Por medio de un examen secreto y ferviente de 
vuestro corazón, dependiendo de Dios como un niño, de todo corazón y con humildad; 
haciendo conocer a Jesús todas vuestras debilidades y confesando vuestros pecados. Así 
podréis acercamos a Dios y él se acercará a vosotros. 

Pero leamos el resto de la lección dada para nuestra instrucción a fin de que podamos 
comprender más plenamente lo que significa acercarse a Dios. "Pecadores, limpiad las 
manos; y vosotros los de doble ánimo, purificad vuestros corazones". Aquí se define 
claramente la obra que es esencial que haga el pecador. Es una obra que no es agradable 
para la inclinación del corazón humano; pero a menos que se haga, el alma no está en 
condiciones de apreciar la pureza y perfección del carácter de Cristo, y tampoco está en 
condiciones de entender cuán odioso es el pecado. Se da la exhortación: "Los de doble 
ánimo, purificad vuestros corazones". Muchos que profesan ser cristianos tienen al mismo 
tiempo el molde del mundo en ellos, y no depositan su amor en Dios. Son de doble 380 
ánimo y tratan de servir al mismo tiempo a Dios y a las riquezas. Pero el Redentor del mundo 
ha declarado: "No podéis servir a Dios y a las riquezas" (Mat. 6: 24). Como tratan de servir a 
dos señores, son inestables en todos sus caminos y no se puede depender de ellos. Según 
todas las apariencias están sirviendo a Dios, pero al mismo tiempo en su corazón se rinden a 
las tentaciones de Satanás y fomentan el pecado. Quizá hablen palabras que son más 
blandas que el aceite, y sin embargo su corazón está lleno de imposturas y engaños en todas 
sus prácticas. Aparentan ser justos, sin embargo su corazón es desesperadamente perverso. 

¿De qué aprovecha decir cosas agradables, lamentarse por la obra de Satanás, y sin 
embargo al mismo tiempo participar en el cumplimiento de todos sus engaños? Esto es ser 
de doble ánimo (Carta 13, 1893). 

8-9 (Mat. 5: 4; 2 Cor. 7: 10). 

El dolor del verdadero arrepentimiento 

"Afligíos, y lamentad, y llorad. Vuestra risa se convierta en lloro, y vuestro gozo en tristeza". 



Es correcto ser alegre y jovial; es correcto cultivar la alegría de espíritu mediante la 
santificación de la verdad; pero no es correcto complacerse en necias bromas y chistes, en 
liviandades y frivolidades, en palabras de crítica y condenación a otros. 

Los que observan que tales personas hacen una profesión de religión, saben que están 
engañadas; se dan cuenta que las manos de tales profesos cristianos necesitan ser 
limpiadas, que sus corazones necesitan ser purificados. Necesitan experimentar genuino 
arrepentimiento por el pecado. ¿De qué tienen que lamentarse? Debieran lamentarse por su 
inclinación al pecado, por el peligro en que están de corrupción interior y tentación exterior. 
Debieran temer porque tienen un concepto tan reducido de la pecaminosidad del pecado y 
una idea tan pequeña de lo que constituye el pecado (Carta 13, 1893). 

10 (1 Ped. 5: 6). 

Humillaos antes del perdón.- 

Dios no concede perdón a aquel cuyo arrepentimiento no produce humildad (MS 11, 1888). 
 

CAPÍTULO 5 

14-16. 

Milagros y remedios naturales.- 

Los milagros de Dios no siempre tienen la apariencia externa de milagros. Con frecuencia 
tienen lugar en una forma que parece como el acontecer natural de los sucesos. Cuando 
oramos por los enfermos también trabajamos por ellos. Contestamos nuestras propias 
oraciones usando los remedios que están a nuestro alcance. El agua, debidamente aplicada, 
es un poderosísimo remedio. Cuando se la usa con inteligencia, se ven resultados 
favorables. Dios nos ha dado inteligencia y quiere que aprovechemos al máximo sus 
bendiciones que dan salud. Pedimos que Dios dé pan al hambriento, entonces debemos 
actuar como su mano ayudadora para aliviar el hambre. Debemos usar cada bendición que 
Dios ha puesto a nuestro alcance para liberar a los que están en peligro. 

Los remedios naturales, usados de acuerdo con la voluntad de Dios, producen resultados 
sobrenaturales. Pedimos un milagro, y el Señor dirige la mente a algún remedio sencillo. 
Pedimos ser librados de la pestilencia que anda en oscuridad, que avanza avasalladora con 
tanto poder por el mundo, y debemos entonces cooperar con Dios observando las leyes de la 
salud y de la vida. Luego de haber hecho todo lo que podemos hacer, debemos continuar 
pidiendo salud y vigor con fe. Debemos comer el alimento que conserve la salud del cuerpo. 

Dios no nos estimula a que supongamos que él hará por nosotros lo que podemos hacer por 
nosotros mismos. Las leyes naturales deben ser obedecidas. No debemos dejar de hacer 
nuestra parte. Dios nos dice: "Ocupaos en vuestra salvación con temor y temblor, porque 
Dios es el que en vosotros produce así el querer como el hacer, por su buena voluntad". 

No podemos desobedecer las leyes de la naturaleza sin desobedecer las leyes de Dios. No 
podemos esperar que el Señor obre un milagro para nosotros mientras descuidamos los 
remedios sencillos que él ha proporcionado para nuestro uso, y que aplicados oportuna y 
debidamente producirán un resultado milagroso. Por lo tanto orad, creed y obrad (Carta 66, 
1901). 

Curada a pesar de un ministro impío.- 

Me fue presentado el caso del pastor. . . Lo buscaron desde un lugar distante, unos 130 km., 
para que orara por una hermana enferma que lo mandó llamar siguiendo las enseñanzas de 



Santiago. Fue a verla y oró con fervor, y ella también oró. Ella creía que el pastor era un 
hombre de Dios, un hombre de fe. Los médicos la habían desahuciado diagnosticando que 
moriría de tuberculosis; pero 381 fue curada inmediatamente. Se levantó y preparó una 
cena, cosa que no había hecho durante diez años. Pero ese pastor era una persona vil; su 
vida era corrupta, y sin embargo se había hecho un prodigio, y él se atribuyó toda la gloria 
para sí. 

La escena antes mencionada me fue presentada de nuevo. Vi que esa mujer era una 
verdadera discípula de Cristo; su fe era lo que la había sanado. Vi las oraciones de ambos: 
una era brumosa, oscura, cayó hacia abajo; la otra oración estaba mezclada con luz o 
pequeños destellos que me parecieron como diamantes, y ascendía hacia Jesús y él la elevó 
a su Padre como fragante incienso, y un rayo de luz fue enviado inmediatamente a la afligida, 
quien se restableció y fortaleció con su influencia. Dijo el ángel: Dios reunirá cada partícula 
de fe genuina y sincera; serán reunidas como diamantes, y sin duda producirán un eco o 
respuesta, y Dios separará lo que es precioso de lo vil. Aunque él soporta con paciencia al 
hipócrita y pecador, sin embargo éste será descubierto. Aunque por un tiempo florezca como 
el laurel junto al que es honrado, sin embargo llegará el tiempo cuando su necedad será 
puesta de manifiesto (Carta 2, 1851) 

(2 Tes. 2: 7-12.) La obra de falsos sanadores.- 

Hombres que están bajo la influencia de malos espíritus obrarán milagros. Harán que 
algunas personas caigan enfermas proyectando sobre ellas su hechizo, y después quitarán el 
hechizo induciendo así a otros a decir que quienes estaban enfermos han sido curados 
milagrosamente. Satanás ha hecho esto vez tras vez (Carta 259, 1903). 

16 (ver EGW com. 4: 8). 

La elocuencia que Dios acepta.- 

Está completamente fuera de lugar el que se esfuerza por emplear un lenguaje elocuente 
cuando ora. La elocuencia que Dios acepta es el clamor ferviente y anhelante del alma que 
siente que debe recibir ayuda. 

Las oraciones largas no son esenciales. Los que trabajan con el debido espíritu orarán con el 
debido espíritu. ÉI que trabaja como Cristo trabajó, orará de buena fe. Y la Palabra de Dios 
nos asegura: "La oración eficaz del justo puede mucho" (Carta 121, 1901). 

  


	49 SANTIAGO 

