
 
 

HEBREOS  
 
 

CAPÍTULO 1 

3 (Col. 1: 15; 2:9; 3: 10; ver EGW com. Juan 1: 14; Hech 1: 11; 17: 28; Efe. 1: 
20-21; Heb. 2: 14-18). 

La personalidad de Dios.- 

El [Cristo] presentaba a Dios no como una enseñanza que impregnaba la naturaleza, sino 
como un Dios que tiene personalidad. Cristo era la misma imagen de la persona de su 
Padre, y vino a nuestro mundo para restaurar en el hombre la imagen moral de Dios, para 
que el mundo para aunque caído, por medio de la obediencia a los mandamientos de Dios 
pudiera llegar a recibir el sello de la imagen divina y del carácter divino, adornados con la 
belleza del encanto celestial (MS 24, 1891). 

4-14. 

La omnipotencia de Jesús.- 

[Se cita Heb. 1: 4-12.] Con este lenguaje se expone la omnipotencia del Señor Jesús. Es 
presentado al estudiante de la Biblia como el Creador del mundo, y fue su legítimo 
Gobernante. [Se cita Heb. 1: 13-14.] En el primer CAPÍTULO de Hebreos se contrasta el nivel 
que ocupan los ángeles y el que ocupa Cristo. Dios ha pronunciado palabras acerca de 
Cristo que no deben ser aplicadas a los ángeles ." Ellos son invadidos para servicio en favor 
de los que serán herederos de la salvación"; pero Cristo, como Mediador, es el gran Ministro 
en la obra de la redención. El Espíritu Santo es su representante en nuestro mundo para 
ejecutar el propósito divino de proporcionar poder de lo alto a los hombres caídos a fin de 
que puedan ser vencedores.Todos los que entran en un pocta con Jesucristo, se convierten 
en hijos de Dios por adopción. Son limpiados por el poder regenerador de la palabra, y los 
ángeles tienen la comisión de ministrar a favor de ellos (MS 57,1907). 

 

6,8. 

 
 

8. 

 
 

Ver EGW com. cap.: 1-3; Juan 1: 1-3,14; Col.2: 9. 364 

 

 
Ver EGW com. Juan 1: 1-3. 

 

14 (ver EGW com. Hech. 10: 1-6; Apoc. 5: 11). 

Poder y eficiencia para la iglesia.- 

Se necesita la acción divina para dar poder y eficiencia a la iglesia en este mundo. La familia 
de Dios en la tierra, sujeta a tentaciones y pruebas, está muy cerca de su corazón de amor. 
El ha ordenado que se mantenga la comunicación entre los seres celestiales y los hijos de 
Dios en esta tierra. Ángeles de los atrios de lo alto son enviados para servicio a favor de los 
que serán herederos de la salvación (MS 142. 1899). 



(Sant. 4: 8.) Los ángeles buenos refrenan a Satanás.- 

Dios tiene ángeles cuya obra continua es la de atraer a los que serán herederos de la 
salvación. Cada vez que uno da un paso hacia Jesús, Jesús da pasos hacia él. La obra de 
los ángeles es la de refrenar los poderes de Satanás (MS 17, 1893) 

(Efe. 6: 12.) En ayuda de las almas tentadas. 

Ángeles celestiales están comisionados para que velen por las ovejas del rebaño de Cristo. 
Cuando Satanás con sus tretas engañosas engañaría si le fuera posible aun a los escogidos, 
esos ángeles ponen en acción influencias que salvarán a las almas tentadas si éstas prestan 
atención a la Palabra del Señor, comprenden su peligro, y dicen: "No, no entraré en ese 
designio de Satanás. Tengo un Hermano Mayor en el trono celestial, quien me ha mostrado 
que tiene un tierno interés en mí, y no voy a entristecer su amoroso corazón. Sé y estoy 
seguro de que él vela por sus hijos y los cuida como a las niñas de sus ojos. Su amor no 
disminuye. No heriré el corazón de Cristo; no trataré de convertirme en un tentador de otros" 
(Carta 52, 1906). 

(Apoc. 5: 9-12.) Los ángeles comparten el triunfo final.- 

Los ángeles actúan como agentes invisibles por medio de seres humanos para proclamar los 
mandamientos de Dios. Los ángeles tienen mucho más que ver con la familia humana de lo 
que muchos suponen. Y hablando de los ángeles: "¿No son todos espíritus ministradores, 
enviados para servicio a favor de los que serán herederos de la salvación?" Santos ángeles 
se unirán en el cántico de los redimidos. Aunque no pueden cantar por experiencia propia: 
"El nos lavó en su propia sangre y nos redimió para Dios", sin embargo, comprenden el gran 
peligro del cual han sido salvados los hijos de Dios. ¿Acaso no fueron enviados ellos para 
levantar una bandera contra el enemigo? Pueden simpatizar plenamente con el glorioso 
éxtasis de aquellos que han vencido mediante la sangre del Cordero y por la palabra del 
testimonio de ellos (Carta 79, 1900). 

Ángeles cooperan con agentes humanos.- 

Santos agentes ministradores del cielo están cooperando con instrumentos humanos para 
conducir por sendas de seguridad a todos los que aman la verdad y la rectitud. El gozo 
máximo de los ángeles del cielo es extender el escudo de su tierno amor sobre las almas que 
se vuelven a Dios; y Satanás lucha obstinadamente para retener a cada alma que ha 
experimentado luz y evidencias. Su fiero e implacable deseo es el de destruir a toda alma 
posible. ¿Preferiréis estar bajo su bandera? 

Los instrumentos angelicales se mantienen firmes, determinados a que no logre la victoria. 
Recuperarían a cada alma de nuestro mundo que está bajo la bandera de Satanás si esas 
pobres almas no procuraran tan afanosamente mantenerse fuera y lejos del alcance de su 
ministración misericordiosa y de su poder para rescatar. Su profundo y ferviente amor por las 
almas por las cuales ha muerto Cristo, sobrepasa toda medida. Anhelan hacer que esas 
almas engañadas sean inteligentes en cuanto a la forma en que pueden resistir y quebrantar 
la fascinación que Satanás ejerce sobre ellas. 

¡Si tan sólo contemplaran a Jesús, y por un momento discernieran verdadera y sinceramente 
el amor que ha sido expresado en el sacrificio que ha sido hecho por esas almas! ¡Si tan sólo 
pudieran ver los decididos esfuerzos de Satanás para eclipsar con su sombra infernal cada 
rayo de luz que podría llegar a la mente y al corazón de personas que ahora están en delitos 
y pecados! ¡Ojalá despertaran de su sopor, así como todo el mundo pronto despertará debido 
a la trompeta de Dios que anunciará su aparición! . . . 

Ángeles están reteniendo a los agentes destructores, pues unen un intenso interés por esos 



hijos rebeldes, y desean ayudarlos para que vuelvan al redil en seguridad y paz para que 
finalmente puedan ser vencedores y sean salvos, eternamente salvos con la familia de Dios 
en el cielo (MS 29, 1900). 

(Juan 17: 21.) La atmósfera celestial traída a la tierra. 

La obra de, estos seres celestiales es la de preparar a los habitantes de este mundo para que 
lleguen a ser hijos de Dios, 365 puros, santos, inmaculados. Pero los hombres, aunque 
profesan ser seguidores de Cristo, no adoptan una actitud que les permita entender esa 
misión, y de esa manera se hace difícil la obra de los mensajeros celestiales. Los ángeles, 
que siempre contemplan el rostro del Padre celestial, preferirían permanecer cerca de Dios, 
en la pura y santa atmósfera del cielo; pero debe hacerse una obra para traer esa atmósfera 
celestial a las almas que son tentadas y probadas, para que Satanás no las inhabilite para el 
lugar que el Señor quiere que ocupen en los atrios celestiales. 

Principados y potestades en lugares celestiales se unen con estos ángeles en su misión a 
favor de los que serán herederos de salvación. Pero cuán triste es que esta obra sea 
estorbada por la tosquedad, la rudeza, la mentalidad mundana de hombres y mujeres que 
tanto desean alcanzar sus propios fines de satisfacer sus deseos, que pierden de vista la 
Palabra de Dios que debiera ser su instructor y guía. 

El Señor da a cada ángel su obra para este mundo caído. Se proporciona ayuda divina para 
hombres y mujeres. Tienen la oportunidad de cooperar con los seres celestiales para ser 
colaboradores con Dios. Ante ellos se coloca la posibilidad de adquirir la idoneidad para 
poder presentarse ante Dios, para poder llegar a ver su rostro. Los ángeles celestiales se 
esfuerzan para que la familia humana se una en estrecha hermandad, una unidad descrita 
por Cristo como la que existe entre el Padre y el Hijo. Los hombres que son tan favorecidos 
por Dios, ¿cómo pueden dejar de apreciar sus oportunidades y privilegios?; ¿cómo pueden 
rehusarse a aceptar la ayuda divina que se les ofrece? ¡Cuánto es posible que ganen los 
seres humanos si tienen en cuenta la eternidad! 

Los instrumentos satánicos siempre están luchando para dominar la mente humana; pero los 
ángeles de Dios constantemente están en acción, fortaleciendo las manos débiles y dando 
vigor a las rodillas paralizadas de todos los que acuden a Dios en procura de ayuda (RH 
4-7-1899). 

La línea de comunicación celestial.- 

Los ángeles del Señor se comunican con el pueblo de Dios y son sus guardianes, y hacen 
retroceder a los poderes de las tinieblas para que no ejerzan ningún dominio sobre los que 
serán herederos de la salvación. ¿Estamos actuando en armonía con los ángeles? Esta es la 
línea de comunicación que el Señor ha establecido con los hijos de los hombres (MS 1, 
1890). 

Una obra especial para cada ángel.- 

El Señor Jesús tiene una obra especial asignada a cada uno de la familia angélica. Los 
seres humanos también tienen una obra señalada que hacer en favor de sus propias almas y 
las de otros que se salvan mediante su influencia. Los ángeles de Dios harán que sea 
efectiva la obra de los hombres . . . 

Tienen un intenso deseo de que los seres humanos vayan adonde puedan encontrar refugio. 
Los ángeles cuidaron constantemente a Cristo desde su nacimiento hasta que fue recibido en 
los atrios celestiales . . . Los ángeles actúan a través de seres humanos que serán 
impulsados a llevar a los pecadores a Dios . . 

¡Ojalá que los que están vacilando entre dos opiniones sólo pudieran comprender a los seres 



que continuamente actúan para mantener a raya a los ejércitos del poder de las tinieblas! 
Satanás intenta interceptar cada rayo de luz procedente de los mensajeros de Dios, 
presentando ventajas u obstáculos terrenales y varios otros métodos para desbaratar los 
propósitos de Dios. Pero si pudiese descorrerse la cortina, y los ojos que ahora están ciegos 
ante los seres invisibles pudiesen ver con una visión espiritual restaurada el conflicto que 
continuamente se libra por causa de las almas que perecen alejadas de Cristo, ¡qué 
diferencia habría en el proceder de los seres de este mundo! Se avanzaría con decisión. 
Toda su influencia para bien sería puesta sin demora al lado de Cristo. Contemplarían el 
intenso interés de los ángeles de Dios en favor de las almas que están malgastando las 
oportunidades y los privilegios tan valiosos ahora para ellas, para lograr un conocimiento 
experimental de Dios y de Jesucristo a quien él ha enviado (MS 29, 1900). 

 

CAPÍTULO 2 

9. 

Ver EGW com. Mat. 27: 21-22, 29. 

10 (cap. 5: 8-9; Isa. 53: 10). 

Separación de los poderes divinos.- 

El Capitán de nuestra salvación fue perfeccionado mediante sufrimientos. Su alma fue 
convertida en una ofrenda por el pecado. Fue necesario que una terrible oscuridad 
envolviera su alma debido a que le fueron retirados el amor y el 366 favor del Padre, porque 
ocupaba el lugar del pecador, y cada pecador debe experimentar esa oscuridad. El justo tuvo 
que sufrir la condenación y la ira de Dios no como si fuera un castigo, pues el corazón de 
Dios sufrió con intensísimo dolor cuando su Hijo -sin pecado alguno- estaba sufriendo el 
castigo del pecado. Esta separación de los poderes divinos nunca más volverá a ocurrir en 
todos los siglos venideros (MS 93, 1899). 

14 (ver EGW com. Mat. 27: 50; Juan 3: 14-17). 

Satanás vencido en la cruz.- 

El [Cristo] venció a Satanás en la misma naturaleza sobre la cual Satanás obtuvo la victoria 
en el Edén. El enemigo fue vencido por Cristo en su naturaleza humana. El poder de la 
Deidad del Salvador estaba oculto. Venció en la naturaleza humana, dependiendo de Dios 
para obtener poder (YI 25-4-1901). 

(Cap. 12: 3; Gén. 3: 15; 2 Tim. 1: 10; 1 Ped. 2: 24.) Cristo triunfante en la muerte.- 

Cristo fue clavado en la cruz, pero ganó la victoria. Toda la fuerza del mal se reunió en un 
esfuerzo para destruir a Aquel que era la Luz del mundo, la Verdad que hace a los hombres 
sabios para la salvación; pero esa alianza no logró ninguna ventaja. Con cada avance que 
Satanás hacía, aproximaba su ruina eterna. Cristo sin duda estaba sufriendo la contradicción 
de pecadores contra él; pero cada angustia de sufrimiento que sobrellevó, ayudó para 
destruir el fundamento del reino del enemigo. Satanás hirió el calcañar de Cristo, pero Cristo 
hirió la cabeza de Satanás. El Salvador destruyó por medio de su muerte a aquel que tenía 
el poder de la muerte. La muerte fue vencida en el mismo acto [momento] de apoderarse de 
su presa, pues Cristo al morir "sacó a luz la vida y la inmortalidad por el Evangelio". 

El Hijo de Dios nunca fue más amado por su Padre, por la familia celestial y por los 
habitantes de los mundos no caídos, que cuando se humilló a sí mismo para sobrellevar 
ignominia, humillación, vergüenza y ultrajes. Al convertirse en el que llevaba el pecado, quitó 



de la raza humana la maldición del pecado. Pagó en su propio cuerpo el castigo de aquello 
sobre lo cual está fundado el poder e Satanás sobre la raza humana: el pecado (YI 
28-6-1900). 

14-18 (cap. 1: 3; Juan 1: 1-3, 14; Fil. 2: 5-8; ver EGW com. Mar. 16: 6; Luc. 5: 
12-19; Heb. 3: 1-3). 

Dios alcanzó a la humanidad por medio de la humanidad.- 

Sólo Cristo podía representar a la Deidad. El que había estado en la presencia del Padre 
desde el principio, el que era la misma imagen del Dios invisible, era el único capaz de hacer 
esta obra. Ninguna definición con palabras podía revelar a Dios ante el mundo. Dios mismo 
debía manifestarse a la humanidad por medio de una vida de pureza, de perfecta confianza 
en la voluntad de Dios y sumisión a ella, de una vida de humillación que aun el será fin más 
elevado del cielo hubiera evitado. Dios mismo debía ser revelado a la humanidad. Para 
hacerlo, nuestro Salvador cubrió su divinidad con humanidad; empleó las facultades 
humanas, pues sólo adoptando éstas podía ser comprendido por la humanidad. Sólo la 
humanidad podía llegar hasta la humanidad. El ejemplificó en su vida el carácter divino 
mediante el cuerpo humano que Dios le había preparado. Bendijo al mundo viviendo en la 
carne humana la vida de Dios, demostrando así que tenía poder para unir la humanidad con 
la divinidad (RH 25-6-1895). 

Cristo tomó nuestro lugar en el universo.- 

El tomó nuestro lugar en el universo bajo el poderoso impulso de su amor, e invitó al 
Gobernante de todas las cosas a tratarlo como representante de la familia humana. Se 
identificó con nuestros intereses. Descubrió su pecho para recibir el golpe de muerte; tomó la 
culpa del hombre y su castigo, y ofreció a Dios un sacrificio completo en lugar del hombre. 
En virtud de su expiación, tiene poder para ofrecer al hombre perfecta justicia y plena 
salvación. Cualquiera que crea en él como su Salvador personal, no perecerá sino que 
tendrá vida eterna (RH 1874-1893). 

Cristo se encontró con el hombre como hombre.- 

Cristo dejó los atrios reales del cielo y vino a nuestro mundo para representar el carácter de 
su Padre, y de esa manera ayudar a la humanidad para que volviera a ser leal. La imagen de 
Satanás estaba sobre los hombres, y Cristo vino para poder proporcionarles poder moral y 
suficiencia. Vino como un nene desvalido que llevaba la humanidad que nosotros llevamos: 
"por cuanto los hijos participaron de carne y sangre, él también participó de lo mismo". No 
podía venir en la forma de un ángel, pues a menos que se encontrara con el hombre como 
hombre y testificara mediante su relación con Dios que no le había sido dado poder divino en 
una forma diferente a como nos es dado a 367 nosotros, no podía ser un ejemplo perfecto 
para nosotros. Vino en humildad para que el más humilde ser sobre la tierra no pudiera tener 
ninguna excusa por causa de su pobreza o su ignorancia, y dijera: "Estas cosas me impiden 
obedecer la ley de Jehová". Cristo revistió su divinidad con humanidad para que la 
humanidad pudiera aproximarse a la humanidad, para que él pudiera vivir con la humanidad y 
llevar todas las pruebas y aflicciones del hombre. Fue tentado en todo según nuestra 
semejanza, pero sin pecado. En su humanidad comprendió todas las tentaciones que 
sobrevendrían al hombre (MS 21, 1895). 

(1 Tim. 2: 5; 1 Juan 2: 1-2; Apoc. 3: 4.) La discreta gloria de Cristo humano.- 

Cuando contemplamos a Cristo con los ojos de la fe, vemos la necesidad de llegar a ser 
puros de pensamiento y santos de carácter. Cristo nos invita a que nos acerquemos a él, y él 
promete que se acercará a nosotros. Al contemplarlo vemos al Dios invisible que revistió su 
divinidad con humanidad para que por medio de la humanidad pudiera exhalar una gloria 



discreta y moderada, de modo que nuestros ojos pudieran descansar en él y nuestras almas 
no fueran destruidas por su resplandor en toda su plenitud. Contemplamos a Dios a través 
de Cristo, nuestro Creador y Redentor. Tenemos el privilegio de contemplar a Jesús por fe, y 
de verlo de pie entre la humanidad y el trono eterno. Es nuestro Abogado que presenta 
nuestras oradores y ofrendas como sacrificios espirituales ante Dios. Jesús es la gran 
propiciación impecable, y por sus méritos Dios y el hombre pueden dialogar. 

Cristo penetró en la eternidad llevando su humanidad. Está delante de Dios como 
representante de nuestra raza. Cuando estamos vestidos con el traje de bodas de su justicia, 
llegamos a ser uno con él, y dice de nosotros: "Andarán conmigo en vestiduras blancas, 
porque son dignos". Sus santos lo contemplarán en su gloria, sin que se interponga un velo 
que lo opaque (Yl 28-10- 1897). 

(Isa. 59: 20.) La naturaleza humana pero no la pecaminosidad humana.- 

El [Cristo] había de ocupar su puesto a la cabeza de la humanidad tomando la naturaleza, 
pero no la pecaminosidad del hombre. En el cielo se oyó la voz: "Vendrá el Redentor a Sion, 
y a los que se volvieron de la iniquidad en Jacob, dice Jehová" (ST 29-5- 1901). 

(Cap. 9: 11- 14, 22; Rut 4: 13. 14.) Dios de los vivos y de los muertos.- 

[Cristo], como portador del pecado, sacerdote y representante del hombre ante Dios, formó 
parte de la vida de la humanidad llevando nuestra carne y sangre. La vida está en la 
corriente viviente y vital de sangre, la cual fue dada para la vida del mundo. Cristo consumó 
una expiación: plena entregando su vida en rescate por nosotros. Nadó sin una mancha de 
pecado; pero vino al mundo, a la semejanza de la familia humana. No tuvo un cuerpo que 
fuera sólo una apariencia, sino que tomó la naturaleza humana participando de la vida de la 
humanidad. 

La herencia que se perdió por a transgresión fue rescatada, de acuerdo con la ley que Cristo 
mismo dio, por el pariente más cercano. Jesucristo puso a un lado su manto regio, su corona 
real, y revistió su divinidad con humanidad para convertirse en su sustituto y fiador de la 
humanidad, para que muriendo en la humanidad pudiera con su muerte destruir a aquel que 
tenía el imperio de la muerte. No podría haber hecho esto como Dios; pero Cristo podía morir 
viniendo como hombre. Por medio de la muerte venció a la muerte. La muerte de Cristo llevó 
a la muerte al que tenía el imperio de la muerte, y abrió las puertas de la tumba para todos 
los que lo reciben como a su Salvador personal. 

Cristo proclamó sobre el sepulcro abierto de José: "Yo soy la resurrección y la vida". El, el 
Redentor del mundo, hirió la cabeza de la serpiente [Satanás], despojándola de todo poder 
para que nunca haga sentir a los hombres su ponzoña de escorpión, pues él ha revelado vida 
e inmortalidad. Los portales de la vida eterna quedan abiertos de par en par para todos los 
que creen en Cristo Jesús. Todos los creyentes que; han pasado por la muerte natural tienen 
vida eterna en ellos, que es la vida de Jesucristo, por haber comido la carne y bebido la 
sangre del Hijo de Dios. Al morir, Jesús ha hecho que sea imposible que mueran 
eternamente los que creen en él . . . 

Cristo vivió y murió como hombre, para poder ser Dios tanto de los vivos como de los 
muertos para hacer imposible que los hombres pierdan la vida eterna si creen en él. La vida 
de hombres y mujeres es preciosa a la vista de Dios, pues Cristo compró esa vida al ser 
muerto en lugar de ellos. Así ha hecho posible que alcancemos la inmortalidad 368 (Carta 97, 
1898). 

Creador y criatura unidos en Cristo.- 

En Cristo se unieron lo divino y lo humano: el Creador y la criatura. La naturaleza de Dios, 
cuya ley había sido transgredida, y la naturaleza de Adán, el transgresor, se encontraron en 



Jesús: el Hijo de Dios y el Hijo del Hombre. Y habiendo pagado con su propia sangre el 
precio de la redención, y experimentado lo que siente el hombre, y hecho frente a la tentación 
y habiéndole vencido en favor del hombre, y habiendo llevado la vergüenza, la culpa y la 
carga del pecado- aunque él mismo no tenía pecado-, se convirtió en el Abogado y en el 
Intercesor del hombre. ¡Cuán grande seguridad tenemos aquí para el alma tentada que lucha, 
cuán amplia seguridad para el universo que contempla esta escena, que Cristo es un 
"misericordioso y fiel sumo sacerdote"! (MS 141, 1901). 

La mentalidad edénica del hombre es restaurada.- 

Jesús se hizo hombre para poder ser mediador entre el hombre y Dios. Revistió su divinidad 
con humanidad, se relacionó con la raza humana para que con su largo brazo humano 
pudiera circundar a la humanidad, y con su brazo divino pudiera aferrarse del trono de la 
Divinidad. Hizo esto para poder restaurar en el hombre la mentalidad original que perdió en 
el Edén por la seductora tentación de Satanás, para que el hombre pudiera comprender que 
para su bien presente y eterno debe obedecer los mandamiento de Dios. La desobediencia 
no corresponde con la naturaleza que Dios dio al hombre en el Edén (Carta 121, 1897). 

(2 Ped. 1: 4.) Una cultura divina para los cristianos.- 

La cultura divina proporciona perfección. Si la obra se lleva a cabo en relación con Dios, el 
ser humano día tras día ganará victoria y honra en la batalla por medio de Cristo. Vencerá 
con la gracia impartida y será colocado en una ventajosa posición. En su relación con Cristo, 
será hueso de los huesos de él, carne de su carne; será uno con Cristo en una relación 
peculiar, porque Cristo tomó la humanidad del hombre, y llegó a estar sometido a la tentación 
poniendo en peligro, por así decirlo, sus atributos divinos. Satanás, mediante constantes y 
extrañas artimañas de su inventiva, procuraba hacer que Cristo se rindiera a la tentación. El 
hombre tiene que caminar por el terreno que Cristo atravesó. Así como Cristo venció cada 
tentación que Satanás presentó contra él, así también el hombre debe vencer. Y los que se 
esfuerzan fervientemente para vencer llegan a una unidad con Cristo que los ángeles 
celestiales nunca pueden conocer. 

La cultura divina de los hombres y mujeres será llevada a su plenitud solo si participan de la 
naturaleza divina. Así pueden vencer como Cristo venció en favor, de ellos. El hombre caído 
puede ser colocado en una situación ventajosa por medio de la grada que se le concede. 
Puede elevarse a la victoria espiritual por medio de esfuerzos, de paciente confianza y fe en 
Jesucristo, de una fiel permanencia en el bien hacer (Carta 5, 1900). 

La completa obediencia es posible por medio de Cristo.- 

Cristo vino a la tierra a tomar la humanidad y permanecer como representante del hombre, 
para manifestar en el conflicto con Satanás que el hombre, tal como Dios lo creó -relacionado 
con el Padre y el Hijo- podía obedecer toda orden divina (ST 9-6-1898). 

16 (Fil. 2: 5-8). 

Jesús el amigo de los pecadores.- 

Jesús vino al mundo no como un ángel de luz. Si hubiese venido así, no hubiéramos podido 
soportar su gloria. Un ángel en la tumba de Cristo manifestó un brillo tan extraordinario, que 
los guardias romanos cayeron impotentes al suelo. Cuando el ángel vino del cielo rompió las 
tinieblas que había en su camino, y los centinelas no pudieron resistir su gloria. Cayeron en 
tierra como muertos. Si Jesús hubiese venido con la gloria de un ángel su brillo habría 
puesto fin a la débil vida de los hombres mortales. 

Jesús se despojó de su gloria por causa de nosotros; revistió su divinidad con humanidad 
para poder alcanzar la humanidad, para que su presencia personal pudiera estar entre 



nosotros, para que pudiéramos saber que él conoce todas nuestras pruebas y simpatiza con 
nuestros dolores, para que cada hijo e hija de Adán pudiera comprender que Jesús es el 
amigo de los pecadores (ST 18-4-1892). 

Naturaleza no angelical sino humana.- 

El Señor Jesús hizo un gran sacrificio para encontrarse con el hombre donde éste está. No 
tomó la naturaleza de los ángeles. No vino para salvar a los ángeles. El está ayudando a la 
descendencia de Abrahán. "No he venido a llamar a justos, sino a pecadores al 
arrepentimiento". Cristo ayuda a la humanidad tomando la naturaleza humana (Carta 97, 
1898). 369 

17 (Fil. 2: 7-8; Col. 2: 10; 2 Ped. 1:4; ver EGW com. Heb. 4: 14-16). 

Cristo tomó consigo la humanidad.- 

Cristo efectuó la redención del hombre por medio de su obediencia a todos los mandamientos 
de Dios. Esto no fue hecho saliéndose de sí mismo [de su divinidad], sino tomando consigo 
[entrando en] la humanidad. De esta manera Cristo dio a la humanidad una existencia que 
proviene de sí mismo. La obra de la redención es llevar la humanidad dentro de Cristo, hacer 
que la raza caída sea una con la divinidad. Cristo tomó la naturaleza humana para que los 
hombres pudieran ser uno con él como él es uno con el Padre, para que Dios amara al 
hombre como ama a su Hijo unigénito, para que los hombres fueran participantes de la 
naturaleza divina y fueran completos en él (RH 5-4-1906). 

18 (cap. 4: 15; 5: 7-8; Juan 14: 30; ver EGW com. Mat. 4: 1-11; 1 Juan 2: 1). 

La refinada sensibilidad de Jesús.- 

Ojalá pudiéramos comprender el significado de las palabras, Cristo "padeció siendo tentado". 
Aunque es cierto que estaba libre de la mancha del pecado, la refinada sensibilidad de su 
naturaleza santa hacía que el contacto con el pecado fuera indeciblemente penoso para él; 
sin embargo, como tenía sobre sí la naturaleza humana, hizo frente al máximo apóstata cara 
a cara, y sin ninguna ayuda resistió al enemigo de su trono. Ni aun con un pensamiento fue 
llevado Cristo a rendirse ante el poder de la tentación. 

Satanás encuentra en los corazones humanos algún punto donde puede tener un asidero; 
algún deseo pecaminoso es fomentado por cuyo medio sus tentaciones afirman su poder. 
Pero Cristo declaro de mismo: "Viene el príncipe de este mundo, y él nada tiene en mí". Las 
tormentas de las tentaciones rugieron sobre él; pero no pudieron lograr que se apartara de su 
lealtad a Dios (RH 8-11-1887). 

Jesus no fue arrastrado ni empujado al pecado.- 

¿Hemos olvidado que Jesús, la Majestad del cielo, sufrió siendo tentado? Jesús no permitió 
que el enemigo lo arrastrara al lodo de la incredulidad , ni lo forzara a entrar en el fango del 
desaliento y la desesperación; pero muchas almas son débiles en poder moral porque no 
cumplen las palabras de Cristo (Carta 43, 1892). 

Se asegura poder a los hijos de la fe.- 

Cristo tuvo que hacer frente con la debilidad de la humanidad a las tentaciones de uno 

que poseía las facultades de la naturaleza superior que Dios ha conferido a la familia 
angelical. Pero la humanidad de Cristo estaba unida con la divinidad, y con esa fortaleza 
soportó todas las tentaciones que Satanás pudo acumular contra él, y sin embargo conservo 
su alma sin contaminación de pecado. Y ese poder para vencer quiere darlo a cada hijo e 
hija de Adán que quiere aceptar por fe los rectos atributos del carácter de Cristo (RH 



28-1-1909). 
 

CAPÍTULO 3 

1-3 (cap. 1: 6-8; 2: 14-18; Fil 2: 5-8). 

Un castigo mayor que el de Israel.- 

[Se cita Heb. 3: 1-3.] Debido a la incredulidad manifestada hacia Cristo, origen y fundamento 
de todo el sistema judaico, caerá sobre los hombres un castigo más grande que el que 
sobrevino en el desierto sobre el incrédulo Israel. Moisés era el profeta por medio del cual 
Dios se comunicaba con la iglesia del desierto; pero aunque Moisés fue grande, más grande 
que él es el Hijo de Dios, quien edificó la casa. 

La presencia de Jesucristo, oculto en la columna de nube, durante el día y en la columna de 
fuego por la noche, siguió a ese pueblo mientras peregrinaba en el desierto. El Ángel del 
pacto vino en el nombre de Dios como el caudillo invisible de Israel. El Hijo de Dios sobre su 
propia casa es mayor que Moisés, mayor que el ángel más encumbrado. Sobre su mitra lleva 
el nombre de Jehová, mientras que sobre su pectoral está escrito el nombre de Israel. Cristo 
tomó la humanidad para que [su] humanidad pudiera alcanzar a la humanidad. Se humilló a 
sí mismo en la forma de hombre y se hizo siervo; pero como Hijo de Dios era mayor que los 
ángeles. Los hombres pueden llegar a ser participantes de la naturaleza divina por medio de 
la vida humana de Cristo. Como la Majestad del cielo fue ensalzado por encima de los 
ángeles, y en su obra de redención lleva consigo a todos los que lo han recibido y han creído 
en su nombre (Carta 97, 1898). 

 

3. 

Ver EGW com. Juan 1: 14. 

6. 

Ver EGW com. cap. 4: 14; Apoc. 3: 3. 
 

2 (cap. 11: 6). 

No se fomente la incredulidad.- 

No hay nada que fomente la incredulidad. El Señor manifiesta su gracia y su poder vez tras 
vez, y esto debe enseñarnos que siempre es provechoso, en todas las circunstancias, 
fomentar la fe, hablar de la fe, proceder 370 con fe. No debemos permitir que nuestros 
corazones y nuestras manos se debiliten al permitir que las sugestiones de mentes incrédulas 
planten en nuestros corazones las semillas de duda y desconfianza [se cita Heb. 3: 12] (Carta 
97, 1898). 

Estudiad para creer y obedecer.- 

El Señor obra en cooperación con la voluntad y la acción del ser humano. Cada persona 
tiene privilegio y el deber de aceptar lo que dice Dios, creer en Jesús como su Salvador 
personal y responder anhelante e inmediatamente a las bondadosas propuestas que Dios 
hace. El hombre debe estudiar para creer y obedecer las instrucciones divinas de las 
Escrituras. Debe basar su fe no en sentimientos, sino en evidencias y en la Palabra de Dios 
(MS 3, 1895). 

 

14. 



Ver EGW com. cap. 4: 15. 
 

CAPÍTULO 4 

1. 

Ver EGW com. 2 Cor. 5: 11. 

9,11 (ver EGW com. Prov. 31: 27). 

El reposo obtenido mediante el trabajo.- 

[Se cita Heb. 4: 9, 11.] El reposo que aquí se menciona es el reposo de la gracia que se 
obtiene siguiendo la prescripción "Trabaja diligentemente". Los que aprenden de Jesús su 
humildad y mansedumbre, encuentran reposo en la experiencia de practicar las lecciones de 
Cristo. No se obtiene reposo en la indolencia, el egoísmo y la búsqueda de placeres. Los 
que no están dispuestos a dar al Señor un servicio fiel, ferviente y amante, no encontrarán 
reposo espiritual ni en esta vida ni en la venidera. El trabajo diligente es lo único que 
produce paz y gozo en el Espíritu Santo: felicidad en esta tierra y gloria en el más allá. 

Por lo tanto, trabajemos. Hablemos con frecuencia palabras que fortalezcan e inspiren a los 
que oyen. Somos demasiado indiferentes en cuanto a nuestra relación mutua. Olvidamos 
que nuestros colaboradores necesitan con frecuencia palabras de esperanza y ánimo. 
Cuando uno esté en dificultades, id a él y habladle palabras de consuelo. Esta es verdadera 
amistad (MS 42, 1901). 

12 (ver EGW com. Juan 17: 17). 

Cortar el exceso del yo.- 

La verdad práctica debe actuar en la vida, y la Palabra, como una cortante espada de dos 
filos, debe cortar el exceso del yo que hay en nuestros caracteres [se cita Heb. 4: 12] (Carta 
5, 1897). 

Poder transformador de la Palabra.- 

La Palabra hace humilde al orgulloso, manso y contrito al perverso, obediente al 
desobediente. Los hábitos pecaminosos, naturales para el hombre, están entretejidos con las 
prácticas diarias; pero la Palabra corta las concupiscencias carnales; discierne los 
pensamientos y las intenciones de la mente; separa las coyunturas y los tuétanos cortando 
las concupiscencias de la carne y haciendo que los hombres estén dispuestos a sufrir por su 
Señor (MS 42, 1901). 

 

13. 

Ver EGW com. Prov. 16: 2; Apoc. 3: 1- 4; 20: 12-13. 
 

14 (cap. 3: 6, 14; 10: 23; ver EGW com. Apoc. 3: 3). 

Preguntas para examinar.- 

[Se cita Heb. 4: 14.] ¿Cuál es nuestra profesión [de fe]? Profesamos estar siguiendo a Cristo. 
Pretendemos ser cristianos. ¿Revelamos, por lo tanto, ser semejantes a Cristo? ¿Servimos 
inteligentemente al Salvador? El amor de Dios, ¿fluye continuamente de nosotros hacia 
otros? En palabras y hechos, ¿confesamos a nuestro Redentor? ¿Conformamos nuestras 
vidas con sus santos principios? ¿Somos puros e inmaculados?  Los cristianos deben 



mantener firme hasta el fin el principio de su confianza. No es suficiente hacer profesión de 
fe. Deben soportarse pacientemente todas las pruebas y resistirse valientemente todas las 
tentaciones. La fe sólo se puede mantener sometiendo la religión cristiana a la prueba de la 
práctica, demostrando de esta manera el poder transformador de la religión y la fidelidad de 
sus promesas (MS 42, 1901). 

14-16 (cap. 2: 17; 7: 24-26; Rom. 8: 34; 1 Juan 2: 1). 

Aspectos del sacerdocio de Cristo.- 

[Se cita Heb. 4: 15.] El Hijo de Dios... ha cumplido su promesa, y ha entrado en los cielos 
para asumir el gobierno de la hueste celestial. Cumplió un aspecto de su sacerdocio al morir 
en la cruz por la raza caída. Ahora está cumpliendo otro aspecto: aboga delante del Padre 
por el caso del pecador arrepentido y creyente, presentando a Dios las ofrendas de su 
pueblo. A él se ha confiado el juicio del mundo porque tomó la naturaleza humana y venció 
en esa naturaleza las tentaciones del enemigo, y tiene la perfección divina. El caso de cada 
una será revisado delante de él, y pronunciará la sentencia que dará a cada uno según sus 
obras. (MS 42,1901) 371 

15 (cap. 3:14; Mat. 4: 1,11; 19: 17; Juan 10: 30; 2 Ped. 1: 4; Apoc. 3: 21; ver EGW 
com. Mar. 16:6 ; Juan 1: 1-3, 14; Rom. 5: 12-19; Col. 2: 9-10; 1 Juan 2: 1). 

No hay vestigio de imperfección en Cristo.- 

Los que piensan que no era posible que Cristo pecara, no pueden creer que realmente tomó 
sobre sí la naturaleza humana. ¿Acaso no fue Cristo realmente tentado por Satanás no sólo 
en el desierto sino a través de toda su vida, desde la niñez hasta la virilidad? En todas las 
cosas fue tentado como lo somos nosotros, y como resistió con éxito toda clase de 
tentaciones, dio un perfecto ejemplo al hombre, y por medio de la amplia provisión que Cristo 
ha hecho podemos llegar "a ser participantes de la naturaleza divina, habiendo huido de la 
corrupción que hay en el mundo a causa de la concupiscencia". 

Jesús dice: "Al que venciere, le daré que se siente conmigo en mi trono, así como yo he 
vencido, y me he sentado con mi Padre en su trono". Aquí está el comienzo de nuestra 
confianza, la cual debemos mantener firme hasta el fin. Si Jesús resistió las tentaciones de 
Satanás, el nos ayudará a resistir. Vino para traer poder divino que se combine con el 
esfuerzo humano. 

Jesús estuvo libre de todo pecado y error; no había ni un vestigio de imperfección en su vida 
o carácter. Mantuvo una pureza inmaculada en las más difíciles circunstancias. Es cierto 
que declaró que "Ninguno hay bueno sino uno: Dios"; pero también dijo: "Yo y el Padre uno 
somos". Jesús habla de sí mismo y del Padre como Dios, y afirma para sí perfecta justicia 
(MS 141, 1901). 

¿La obediencia de un Dios o de un hombre?.- 

La victoria de Cristo y su obediencia son las de un verdadero ser humano. Caemos en 
muchos errores en nuestras conclusiones debido a nuestros falsos conceptos de la 
naturaleza humana de nuestro Señor. Cuando le damos a su naturaleza humana un poder 
que no es posible que tenga el hombre en sus conflictos con Satanás, destruimos la 
integridad de su humanidad. El imparte su gracia imputada y poder a todos los que lo 
reciben por fe. 

La obediencia de Cristo a su Padre fue la misma obediencia que se exige del hombre. El 
hombre no puede vencer las tentaciones de Satanás sin que se combinen el poder divino con 
su agente humano. Así sucedió en el caso de Jesucristo: podía aferrarse al poder divino. No 



vino a nuestro mundo para obedecer como un Dios menor a un Dios mayor,sino como un 
hombre para obedecer la santa ley de Dios, y por eso es nuestro ejemplo. El Señor Jesús no 
vino a nuestro mundo para revelar lo que podía hacer un Dios, sino lo que podía hacer un 
hombre por medio de la fe en el poder de Dios para fortalecer en cada emergencia. El 
hombre debe ser participante de la naturaleza divina y vencer por medio de la fe cada 
tentación que lo acose. 

El Señor pide ahora que cada hijo e hija de Adán le sirva, por la fe en Jesucristo, en la 
naturaleza humana que ahora tenemos. El Señor Jesús ha tendido un puente sobre el 
abismo que creó el pecado. Ha unido la tierra con el ciclo, al hombre finito con el Dios 
infinito. Jesús, el Redentor del mundo, sólo podía guardar los mandamientos de Dios en la 
misma forma en que puede guardarlos la humanidad (MS 1, 1892). 

(Cap. 2: 14.) Cristo se mantuvo en el nivel de la humanidad.- 

Satanás pensaba que por medio de sus tentaciones podía engañar al Redentor del mundo 
para que hiciera un temerario movimiento y manifestara su poder divino... 

Para el Príncipe de la vida fue una tarea difícil llevar a cabo el plan que había emprendido 
para la salvación del hombre al revestir su divinidad con humanidad. Había recibido el 
homenaje de las cortes celestiales y estaba acostumbrado al poder absoluto. Le era difícil 
mantenerse al nivel de la humanidad, como lo es para los hombres levantarse por encima del 
bajo nivel de su naturaleza depravada y ser participantes de la naturaleza divina. 

Cristo fue sometido a la prueba más apremiante, la cual exigió el Poder de todas sus 
facultades para resistir la inclinación, cuando estuvo en peligro de usar su poder para librarse 
de la amenaza y [así] triunfar sobre el poder del príncipe de las tinieblas. Satanás mostró su 
conocimiento de los puntos débiles del corazón humano, y puso en acción su poder hasta el 
máximo para aprovecharse de las debilidades de la humanidad que Cristo había tomado para 
vencer sus tentaciones en lugar del hombre (RH 1-4-1875). 

Ninguna adaptación particular para la obediencia.- 

No necesitamos colocar la obediencia de Cristo, por sí misma, como algo para lo cual él 
estaba adaptado particularmente debido a su naturaleza especial y divina, pues estaba 
delante de Dios como representante del hombre y fue tentado como sustituto 372 y fiador del 
hombre. Si Cristo hubiese tenido un poder especial del cual no dispone el hombre, Satanás 
le hubiera sacado provecho. La obra de Cristo fue despojar a Satanás de sus pretensiones 
de dominar al hombre, y sólo podía hacer esto en la forma en que vino: como un hombre, 
tentado como hombre, y que rindió la obediencia de un hombre (MS 1,1892). 

(2 Cor. 5: 19.) Dios soportó la tentación en Cristo.- 

Dios estaba en Cristo en forma humana, y soportó todas las tentaciones con las que es 
acosado el hombre. Por causa del hombre participó de los sufrimientos y las pruebas de la 
doliente naturaleza humana (SW 10-12-1907). 

15-16. 

Ver EGW com. Efe.2:18 
 

16. 

Ver EGW com. Mat. 3:13-17. 
 

CAPÍTULO 5 



5-6 (cap. 4: 15-16- 1 Juan 2: 1). 

Cristo destinado para el sacerdocio.- 

Cristo no se glorificó a sí mismo al ser hecho Sumo Sacerdote. Dios lo designó para el 
sacerdocio. Debía ser un ejemplo para toda la familia humana. El se calificó para ser no sólo 
el representante de la raza humana, sino su Abogado, de modo que cada alma, si así lo 
desea, pudiera decir: Tengo un Amigo en el tribunal. Es un Sumo Sacerdote que puede 
conmoverse con el sentimiento de nuestras flaquezas (MS 101, 1897). 

 

7-8. 

 
 

8-9. 

 
 

Ver EGW com. cap. 2: 18 

 

 
Ver EGW com. cap. 2: 10. 

 

9-12. 

Ver EGW com. 1 Cor. 3: 1-2. 
 

CAPÍTULO 6 

19 (cap. 10: 19-20; 11: 27; ver EGW com. Mat. 27: 51). 

Una fe que atraviesa el velo.- 

Nuestra fe debe atravesar hasta más allá del velo, viendo las cosas que son invisibles. 
Nadie puede mirar [esto] por usted. Usted debe contemplar personalmente. En lugar de 
murmurar por las bendiciones que son retenidas, recordemos y apreciemos las bendiciones 
ya concedidas (MS 42, 1901). 

 

CAPÍTULO 7 

17 (Gén. 14: 18-20; Sal. 110: 4). 

Un sumo sacerdote según el orden de Melquisedec.- 

El sumo sacerdote tenía el propósito de representar de una forma especial a Cristo, quien 
habría de convertirse en sumo sacerdote para siempre según el orden de Melquisedec. Este 
orden de sacerdocio no debía ser transmitido a otro ni ser suplantado por otro 
(Redemption:The First Advent of Christ, p. 14). 

 

22. 

Ver EGW com, cap. 8: 6-7. 
 

24-26. 

Ver EGW com. cap. 4: 14-16. 

24-28. 

Ver EGW com. Rom. 8: 26, 34. 



25 (cap. 9: 24; Rom. 8: 34; 1 Tim. 2: 5; 1 Ped. 2: 24; 1 Juan 2: 1; ver EGW com. 
Rom. 3: 20-31; Heb. 9: 11-12; 10: 19-21). 

"Tomaré los pecados de ellos".- 

¿Qué está haciendo Cristo en el cielo? Está intercediendo por nosotros. Mediante su obra 
los umbrales del cielo se inundan con la gloria de Dios, que brillará sobre cada persona que 
abra las ventanas del alma en dirección al cielo. Cuando las oraciones de los sinceros y 
contritos ascienden al cielo, Cristo dice al Padre: "Tomaré los pecados de ellos. Que estén 
ellos ante ti como inocentes". Al tomar sus pecados llena los; corazones de ellos con la 
gloriosa luz de verdad y amor (MS 28, 1901). 

(Cap. 8: 1-2; 2 Ped. 1: 10; Apoc. 8: 3-4.) Las condiciones de nuestra elección.- 

[Se cita Heb. 7: 25.] Cristo intercede por la raza perdida mediante su vida inmaculada, su 
obediencia y su muerte en la cruz del Calvario. Y ahora el Capitán de nuestra salvación 
intercede por nosotros no sólo como un solicitante, sino como un vencedor que exhibe su 
victoria. Su ofrenda es completa, y como nuestro intercesor ejecuta la obra que se ha 
impuesto a sí mismo, sosteniendo ante Dios el incensario que contiene sus propios méritos 
inmaculados y las oraciones, las confesiones y los agradecimientos de su pueblo. El incienso 
asciende a Dios como un olor grato, perfumado con la fragancia de su justicia. La ofrenda es 
plenamente aceptable, y el perdón cubre todas las transgresiones. Para el verdadero 
creyente Cristo es sin duda alguna el ministro del santuario, que oficia para él en el santuario, 
y que habla por los medios establecidos por Dios. 

Cristo puede salvar hasta lo sumo a todos los que se acercan a él con fe. Si se lo permiten 
los limpiará de toda contaminación; pero si se aferran a sus pecados no hay posibilidad de 
que sean salvos, pues la justicia de Cristo no cubre los pecados por los cuales no ha habido 
arrepentimiento. Dios ha declarado que aquellos que reciben a Cristo como a su Redentor, 
aceptándolo como Aquel que quita todo pecado, recibirán el perdón de sus transgresiones. 
Estas son las condiciones de nuestra elección. La salvación del hombre 373 depende de que 
reciba a Cristo por fe. Los que no quieran recibirlo, pierden la vida eterna porque se niegan a 
aprovechar el único medio proporcionado por el Padre y el Hijo para la salvación de un 
mundo que perece (MS 142, 1899). 

Carácter personal de la intercesión de Cristo.- 

Cristo está alerta. Conoce todas nuestras aflicciones, nuestros peligros y nuestras 
dificultades; y llena su boca con argumentos en nuestro favor. Adapta su intercesión a las 
necesidades de cada alma, como lo hizo en el caso de Pedro... Nuestro Abogado llena su 
boca con argumentos para enseñar a los suyos, probados y tentados, a fin de que estén 
firmes contra las tentaciones de Satanás. Interpreta cada movimiento del enemigo; ordena 
los sucesos (Carta 90, 1906). 

25-27. 

Ver EGW com. Rom. 8: 34. 
 

26. 

Ver EGW com. cap. 9:14. 
 

CAPÍTULO 8 

1. 



Ver EGW com. 1 Tim. 2: 5. 

1-2 (Rom. 12: 4-5; 1 Cor. 12: 27; ver EGW com. Rom. 8: 26, 34; Heb. 7: 25; 9: 24). 

El tabernáculo, un símbolo de la iglesia cristiana.- 

El tabernáculo Judío era un símbolo de la iglesia cristiana... La iglesia en la tierra, compuesta 
por los que son fieles y leales a Dios, es el "verdadero tabernáculo" del cual es ministro el 
Redentor. Dios, y no el hombre, levantó este tabernáculo sobre una plataforma alta y 
elevada. 

Este tabernáculo es el cuerpo de Cristo, y de norte a sur, este y oeste reúne a los que 
ayudarán a integrarlo... Un tabernáculo santo está formado por los que reciben a Cristo como 
a su Salvador personal... Cristo es el ministro del verdadero tabernáculo, el sumo sacerdote 
de todos los que creen en él como un Salvador personal (ST 14-2-1900). 

 

5. 

Ver EGW com. 2 Cor. 3: 7-11. 
 

5-13 (cap. 10: 16-18; 12: 24; Jer. 31: 31; Juan 1: 12). 

Nuevo pacto basado en la misericordia.- 

Las bendiciones del nuevo pacto están basadas únicamente en la misericordia para perdonar 
iniquidades y pecados. El Señor especifica: Haré así y así con todos los que se vuelvan a mí 
abandonando el mal y escogiendo el bien. "Seré propicio a sus injusticias, y nunca más me 
acordaré de sus pecados y de sus iniquidades". Todos los que humillan su corazón 
confesando sus pecados, hallarán misericordia, gracia y seguridad. Al mostrar misericordia 
al pecador, ¿ha cesado Dios de ser justo? ¿Ha deshonrado su santa ley, y de aquí en 
adelante pasará por alto la violación de ella? Dios es constante. No cambia. Las 
condiciones de la salvación son siempre las mismas. Vida, vida eterna para todos los que 
quieran obedecer la ley de Dios... 

Las condiciones por las cuales puede ganarse la vida eterna bajo el nuevo pacto, son las 
mismas que había bajo el antiguo pacto: perfecta obediencia. Bajo el antiguo pacto había 
muchas culpas de carácter atrevido e insolente para las cuales no había una expiación 
especificada por la ley En el nuevo y mejor pacto Cristo ha cumplido la ley por los 
transgresores de la ley, si lo reciben por fe como Salvador personal. "A todos los que le 
recibieron... les dio potestad de ser hechos hijos de Dios". Misericordia y perdón son la 
recompensa de todos los que vienen a Cristo confiando en los méritos de él para que quite 
sus pecados. En el mejor pacto somos limpiados del pecado por la sangre de Cristo (Carta 
276, 1904). 

 

6. 

Ver EGW com. cap. 9: 11-12. 
 

6-7 (cap. 7: 22; 10: 19-20; 13: 20; Mat. 27: 51; Luc. 10: 27-28; 2 Cor. 3: 6-9). 

Condiciones del pacto de Dios.- 

Los hijos de Dios son justificados por medio de la aplicación del "mejor pacto", por medio de 
justicia de Cristo. Un pacto es un convenio por el cual las partes se comprometen 
mutuamente al cumplimiento de ciertas condiciones; por lo tanto, el ser humano se 
compromete con Dios para cumplir las condiciones especificadas en su Palabra.  Su 



conducta demuestra si respeta o no esas condiciones. 

El hombre gana todo obedeciendo al Dios guardador del pacto. Los atributos de Dios son 
impartidos al hombre capacitándolo para proceder con misericordia y compasión. El pacto de 
Dios nos asegura del carácter inmutable del Señor. ¿Por qué, pues, los que pretenden creer 
en Dios son inestables, volubles, indignos de confianza?, ¿por qué no rinden su servicio 
cordialmente, como si estuvieran bajo la obligación de agradar y glorificar a Dios ? No es 
suficiente que tengamos una idea general de lo que Dios exige. Debemos conocer por 
nosotros mismos cuáles son sus órdenes y cuáles nuestras obligaciones. Las condiciones 
del pacto de Dios son: "Amarás al Señor tu Dios con todo tu corazón, y con toda tu alma, y 
con todas tus 374 fuerzas, y con toda tu mente; y a tu prójimo como a ti mismo". Estas son 
las condiciones de la vida. "Haz esto dijo Cristo-, y vivirás". 

La muerte y la resurrección de Cristo completaron su pacto. Antes de ese tiempo se revelaba 
por medio de símbolos y sombras que señalaban hacia la gran ofrenda que sería hecha por 
el Redentor del mundo, ofrecida como promesa por los pecados del mundo. Los creyentes 
eran salvados antiguamente por el mismo Salvador de ahora; pero era un Dios velado. Veían 
la misericordia de Dios en símbolos. La promesa hecha a Adán y a Eva en el Edén era el 
Evangelio para una raza caída. Se había dado la promesa de que la simiente de la mujer 
heriría la cabeza de la serpiente, y que ésta le heriría el calcañar. El sacrificio de Cristo es el 
glorioso cumplimiento de todo el sistema hebreo. Ha salido el Sol de justicia. Cristo nuestra 
justicia está brillando esplendorosamente sobre nosotros. 

Cristo no disminuyó lo que demanda de los hombres para salvarlos. Cuando Cristo inclinó la 
cabeza y murió como una ofrenda sin pecado, cuando por la mano invisible del Omnipotente 
fue rasgado en dos el velo del templo, se abrió un camino nuevo y vivo. Ahora todos pueden 
llegar hasta Dios por los méritos de Cristo. Los hombres pueden aproximarse a Dios porque 
el velo fue rasgado. No necesitan depender de un sacerdote o de sacrificios ceremoniales. A 
todos se les da la libertad de ir directamente a Dios por medio de un Salvador personal. 

El placer de Dios y su voluntad son que las bendiciones conferidas al hombre sean dadas en 
perfecta plenitud. El ha hecho provisión para que toda dificultad pueda ser vencida y cada 
necesidad sea satisfecha por medio del Espíritu Santo; por lo tanto, ha dispuesto que el 
hombre perfeccione un carácter cristiano. Dios quiere que contemplemos su amor, sus 
promesas dadas tan gratuitamente a todos los que no tienen méritos en sí mismos. Quiere 
que dependamos plena, agradecida y jubilosamente de la justicia que Cristo nos proporciona. 
Escucha sin reservas a todos los que acuden a Dios en la forma que él ha establecido (MS 
148, 1897). 

 

CAPÍTULO 9 

9-12. 

Ver EGW com. 2 Cor. 3: 7-11. 

11-12 (cap. 7: 25; 8: 6; ver EGW com. cap 9: 24). 

Las recompensas del sacrificio de Cristo.- 

La intercesión sacerdotal de Cristo se lleva a cabo ahora en favor de nosotros en el santuario 
de lo alto. Pero cuán pocos comprenden realmente que nuestro gran Sumo Sacerdote 
presenta ante el Padre su propia sangre, pidiendo para el pecador que lo recibe como su 
Salvador personal todas las mercedes que abarca el pacto de Cristo como la recompensa de 
su sacrificio. Ese sacrificio lo hace plenamente capaz de salvar hasta lo sumo a todos los 
que se allegan a Dios por él y se dan cuenta que él vive para interceder por ellos (MS 92, 



1899). 

11-14, 22 (Juan 1: 29; Apoc. 13: 8; ver EGW com. Rom. 8: 34; Heb. 2: 14-18; 1 
Juan 1: 7-9). 

Sin derramamiento de sangre no hay remisión.- 

Cristo era el Cordero que fue muerto desde la fundación del mundo. Para machos ha sido un 
misterio por qué se necesitaban tantas ofrendas ceremoniales en la dispensación antigua, 
por qué tantas víctimas cruentas eran llevadas al altar. Pero la gran verdad que debería 
haberse mantenido ante los hombres y haberse impreso en la mente y el corazón, era esta 
"Sin derramamiento de sangre no se hace remisión". En cada víctima cruenta estaba 
simbolizado "el Cordero de Dios, que quita el pecado del mundo". 

Cristo mismo fue el originador del sistema judío de culto, en el cual se anticipaban las cosas 
espirituales y celestiales por medio de símbolos y sombras. Muchos olvidaron el verdadero 
significado de esas ofrendas, y se perdió para ellos la gran verdad de que sólo mediante 
Cristo hay perdón de pecados. La multiplicación de las ofrendas ceremoniales, la sangre de 
becerros y machos cabríos no podía quitar el pecado (ST 2-1-1893). 

La lección de los sacrificios de animales.- 

En cada sacrificio estaba implícita una lección e impresa en cada ceremonia, solemnemente 
predicada por el sacerdote en su santo ministerio, e inculcada por Dios: que sólo por medio 
de la sangre de Cristo hay perdón de los pecados. Nosotros ¡cuán poco sentimos en 
conjunto la fuerza de esta gran verdad! ¡Cuán raras veces, mediante una fe viviente y real, 
hacemos que penetre en nuestra vida esta gran verdad: que hay perdón para el pecado más 
pequeño, perdón para el pecado más grande! (RH 21-9-1886). 

11-14, 24. 

Ver EGW com. 1 Tim. 2: 5. 

13-14. 

Ver EGW com. Apoc. 8: 3-4.375 

14 (cap. 7: 26; 13: 20; ver EGW com. Hech. 15: 11; Efe. 2: 18). 

Pacto eterno sellado para siempre.- 

Cristo no cometió pecado; de no ser así su vida en la carne humana y su muerte en la cruz no 
hubieran tenido más valor en lograr gracia para los pecadores que la muerte de cualquier 
otro hombre. Si bien tomó consigo la humanidad, era una vida tomada en unión con la 
Deidad. Podía deponer su vida como sacerdote y también como víctima. Tenía poder en sí 
mismo para ponerla y para volverla a tomar. Se ofreció así mismo sin mácula delante de 
Dios. 

La expiación de Cristo selló para siempre el pacto eterno de la gracia. Fue el cumplimiento 
de todas las condiciones por las cuales Dios había suspendido la libre comunicación de la 
gracia con la familia humana, Entonces fue derribada toda barrera que interceptaba la más 
generosa acción de la gracia, la misericordia, la paz y el amor para el más culpable de la raza 
de Adán (MS 92, 1899). 

(Juan 14: 30.) Oferente y ofrenda, sacerdote y víctima.- 

La suficiencia infinita de Cristo queda demostrada porque llevó los pecados de todo el 
mundo. Ocupa la doble posición de oferente y de ofrenda, de sacerdote y de víctima. Era 



santo, inocente, sin mancha y apartado de los pecadores. "Viene el príncipe de este mundo 
-declaró él-, y él nada tiene en mí". Era un Cordero sin mancha y sin contaminación (Carta 
192, 1906). 

22. 

Ver EGW com. Lev. 17: 11; 1 Tim. 2:5; Apoc. 12: 10. 
 

24 (Juan 15: 4; Efe. 1: 6; Col. 2: 10; ver EGW com. Rom. 8: 26, 34; Efe. 2: 18; 
Heb. 7: 25; 1 Juan 2: 1). 

Jesús está en el lugar santísimo.- 

Jesús está ahora en el lugar santísimo para presentarse por nosotros delante de Dios. Allí no 
cesa momento tras momento de presentar a su pueblo completo en él; pero porque somos 
presentados así ante el Padre celestial, no debemos imaginarnos que debemos abusar de su 
misericordia y volvernos descuidados, indiferentes y desenfrenados. Cristo no es ministro de 
pecado. Somos completos en él, aceptados en el Amado, pero sólo si permanecemos en él 
por fe (ST 4-7-1892). 

(Apoc. 5: 11.) No en un estado de soledad y grandeza.- 

No permitáis que vuestros pensamientos se concentren en vosotros mismos. Pensad en 
Jesús. El está en su lugar santo, no en un estado de soledad y grandeza, sino rodeado por 
miríadas de miríadas de seres celestiales que esperan para cumplir las órdenes de su Señor. 
Y él les ordena que vayan y actúen a favor del más débil de los santos que pone su confianza 
en Dios. La misma ayuda corresponde a encumbrados y humildes, ricos y pobres (Carta 134, 
1899). 

 

CAPÍTULO 10 

17. 

Ver EGW com. 2 Cor. 3: 7-11. 

6-18. 

Ver EGW com. cap. 8: 5-13. 

19-20. 

Ver EGW com. cap. 6: 19; 8: 6-7; Mat. 27: 51; Apoc. 3: 8. 

19-21 (cap. 7: 25; 1 Juan 2: 1). 

Entrando en el santuario con Cristo.- 

Este es el gran día de la expiación, y nuestro Abogado está de pie ante el Padre suplicando 
como nuestro intercesor. En vez de ataviarnos con las vestiduras de justicia propia, 
deberíamos ser hallados cada día humillándonos delante de Dios, confesando nuestros 
pecados individuales, buscando el perdón de nuestras transgresiones y cooperando con 
Cristo en la obra de prepara nuestras almas para que reflejen la imagen divina. A menos 
que entremos en el santuario de lo alto y nos unamos con Cristo en ocuparnos de nuestra 
salvación con temor y temblor, seremos pesados en las balanzas del santuario y hallados 
faltos (MS 168,1898). 



23. 

Ver EGW com. cap. 4: 14; 2 Ped. 1: 4; Apoc. 3: 3. 
 

25 (ver EGW com. Mal. 3: 16). 

Buscando la reunión de los santos.- 

Los que no sienten la necesidad de buscar la reunión dé los santos, con la preciosa 
seguridad de que el Señor se reunirá con ellos, demuestran cuán livianamente aprecian la 
ayuda que Dios les ha proporcionado. Satanás continuamente obra para herir y envenenar el 
alma. Debemos respirar la atmósfera del cielo para contrarrestar sus esfuerzos. 
Individualmente debemos aferrarnos a Cristo y mantenernos aferrados a él (MS 16, 1890). 

 

CAPÍTULO 11 

1. 

 
 

6. 

 
 

16. 

Ver EGW com. Rom. 5: 1. 

 

 
Ver EGW com. cap. 3: 12. 

 

 
Ver EGW com. cap. 1: 3. 

 

24-27. 

Ver EGW com. Exo. 2: 10. 
 

26. 

 
 

27. 

 
 

37. 

 
 

Ver EGW com. 2 Cor. 9: 6. 

 

 
Ver EGW com. cap. 6: 19; 2 Cor. 4: 18; 2 Ped. 3: 18. 

 

 
Ver EGW com. Isa. 1:1. 376 

 
 

CAPÍTULO 12 

1 (Col. 3: 8). 

¿Quiénes son los testigos?- 

[Se cita Heb. 12: 1.] El peso al cual aquí se hace referencia, son los malos hábitos y las 
malas prácticas que hemos formado al seguir nuestras inclinaciones naturales. ¿Quiénes son 
los testigos? Son de los que se habló en el capítulo anterior, los que se han enfrentado 
resueltamente a los males y las dificultades en su camino, y quienes, en el nombre del Señor, 
han tenido éxito en fortalecerse contra las fuerzas opositoras del mal. Fueron sostenidos y 
fortalecidos, y el Señor los sostuvo de la mano. 



Hay otros testigos. Alrededor de nosotros están aquellos que nos observan de cerca para 
ver cómo nos comportamos los que decimos que creemos en la verdad. En todo tiempo y en 
todo lugar debemos, hasta donde sea posible, magnificar la verdad delante del mundo (MS 
61, 1907). 

3. 

Ver EGW com. cap. 2: 14. 

4. 

Ver EGW com. cap. 4: 15; Mat. 4: 1 -11. 
 

11 ( Sant. 1: 2- 3; 1 Ped. 1: 6- 7). 

 Capullos que se abren en medio de las nubes.- 

Fe, paciencia, indulgencia, disposición hacia lo celestial, confianza en vuestro sabio Padre 
celestial, son los capullos perfectos que se abren en medio de las nubes: los chascos y las 
aflicciones (Carta 1, 1883). 

12-13. 

Ver EGW com. Gál. 6: 1-2. 
 

14. 

Ver EGW com. Rom. 6: 19, 22; Efe. 4: 20-24. 

15. 

Ver EGW com. Sant. 3: 15-16; 1 Ped. 2: 1-2. 
 

16-17. 

Ver EGW com. Gén. 25: 29-34. 
 

24. 

Ver EGW com. cap. 8: 5-13. 
 

26-27. 

Ver EGW comentario de 2 Tes. 2: 7-12. 
 

CAPÍTULO 13 

11-13 (Gál. 3: 13). 

Padeció fuera de la Puerta.- 

Así como Adán y Eva fueron desterrados del Edén por transgredir la ley de Dios, así también 
Cristo debía sufrir fuera de los límites del lugar santo. Murió fuera de la puerta, donde se 
ejecutaba a los criminales y asesinos. Allí pisó solo el lagar, soportando el castigo que debía 
haber caído sobre el pecador. Cuán profundas y plenas de significado son las palabras: 
"Cristo nos redimió de la maldición de la ley, hecho por nosotros maldición". Salió fuera de la 
puerta mostrando así que no sólo daba su vida por la nación judía sino por todo el mundo (YI 



28-6- 1900). 

Cristo murió por toda la humanidad.- 

Cristo sufrió fuera de las puertas de Jerusalén, pues el Calvario estaba fuera de los muros de 
esa ciudad. Esto debía demostrar que murió no sólo por los hebreos, sino por toda la 
humanidad. Proclama a un mundo caído que él es su Redentor, y lo insta a que acepte la 
salvación que él ofrece 

(SW 4-9-1906). 
 

12. 

 
 

15. 

 
 

Ver EGW com. 1 Tim. 2: 5. 

 

 
Ver EGW com. Rom. 8: 34. 

 

20 (cap. 8: 5-13, 6-7; ver EGW com. cap. 9: 14). 

El pacto eterno de misericordia.- 

Los que están oprimidos por un sentimiento de pecado, recuerden que hay esperanza para 
ellos. La salvación de la raza humana siempre ha sido el propósito de los concilios del cielo. 
El pacto de misericordia fue hecho antes de la fundación del mundo. Ha existido desde toda 
la eternidad, y es llamado el pacto eterno. Tan ciertamente cómo nunca hubo un tiempo 
cuándo Dios no existiera, así tampoco nunca hubo un momento cuando no fuera el deleite de 
la mente eterna el manifestar su gracia a la humanidad 

(ST 12-6-1901). 
  


	48 HEBREOS 

