
 

2 CORINTIOS  
 
 

CAPÍTULO 2 

4. 

Pablo, amigo de los que yerran.- 

El apóstol Pablo estimaba que era necesario reprender el mal en la iglesia, pero no perdía su 
dominio propio al reprochar el error. Afanosamente explica la razón de su proceder. ¡Cuán 
cuidadosamente obraba para dejar la impresión de que era amigo de los que yerran! Les 
hacia entender que le costaba dolor causarles dolor. Dejaba la impresión en sus mentes que 
su interés estaba identificado con el de ellos [se cita 2 Cor. 2: 4] (Carta 16a, 1895). 

11 (Efe. 6: 12; ver EGW com. 2 Cor. 4: 3-6; 13: 5). 

No deis ventaja a Satanás.- 

En el conflicto con los agentes satánicos hay momentos decisivos que determinan la victoria, 
ya sea del lado de Dios o del lado del príncipe de este mundo. Si los que están empeñados 
en la lucha no están bien despiertos, ni son fervientes, ni vigilantes, ni oran por sabiduría, ni 
velan en oración, . . . Satanás resulta vencedor, cuando podría haber sido derrotado por los 
ejércitos del Señor . . . Los fieles centinelas de Dios no deben dar ninguna ventaja a los 
poderes del mal . . . 

Tenemos enemigos invisibles a los cuales hacer frente; hombres malignos son instrumentos 
mediante los cuales obran los poderes de las tinieblas, y sin discernimiento espiritual, el alma 
ignorará las tretas de Satanás, será entrampada, tropezará y caerá. El que quiera vencer 
debe aferrarse bien de Cristo. No debe mirar hacia atrás, sino mantener la vista siempre 
hacia arriba. Elevaos mediante el Mediador; manteneos aferrados del Mediador ; ascended a 
una clase de trabajo después de otra; no deis lugar a la carne para satisfacción de las 
concupiscencias. 

No hay tal cosa como que podamos entrar por los portales celestiales mediante la 
complacencia y la necedad, las diversiones, el egoísmo, sino sólo mediante constante 
vigilancia y oración incesante. La vigilancia espiritual de nuestra parte es individualmente el 
precio de la seguridad. No os desviéis ni una pulgada hacia el lado de Satanás, para que no 
gane ventaja sobre vosotros (Carta 47, 1893). 

14-17. 

La osadía de una conciencia santificada.- 



[Se cita 2 Cor. 2: 14-17.] Estas palabras de Pablo no denotan orgullo espiritual, sino un 
profundo conocimiento de Cristo. Como uno de los mensajeros de Dios envía. dos para 
confirmar la verdad de la Palabra, sabía lo que era verdad, y con la osadía de una conciencia 
santificada se gloriaba en ese conocimiento. Sabía que estaba llamado por Dios para 
predicar el Evangelio con toda la seguridad que le daba su confianza en el mensaje. Estaba 
llamado para ser embajador de Dios ante la gente, y predicaba el Evangelio como uno que ha 
sido llamado (MS 43, 1907). 

 

CAPÍTULO 3 

6-9 (Rom. 8: 15-21; ver EGW com. Heb. 8: 6-7). 

La ley ordenada para vida.- 

La ley de Dios, pronunciada con grandiosidad aterradora desde el Sinaí, es el dictamen de 
condenación para el pecador. Le corresponde a la ley condenar, pero no hay en ella poder 
para perdonar o redimir. Es ordenada para vida; los que caminen en armonía con sus 
preceptos recibirán la recompensa de la obediencia; pero causa servidumbre y muerte 
páralos que permanecen bajo su condenación (RH 22-4-1902). 

 

7. 

Ver EGW com. Exo. 34: 29. 
 

7-11 (Gál. 3: 19; Efe. 2: 15; Col. 2: 14; Heb. 9: 9-12; 10: 1-7). 

Un sistema doble de ley.- 

El pueblo de Dios, a quien él llama su tesoro peculiar, tuvo el privilegio de tener un sistema 
doble de ley: la moral y la ceremonial. La una, que señala hacia atrás a la creación, para que 
se mantenga el recuerdo del Dios viviente que hizo el mundo, cuyas demandas tienen 
vigencia sobre todos los hombre s en cada dispensación, y que existirá a través de todo el 
tiempo y la eternidad; la otra dada debido a que el hombre transgredió la ley moral, y cuya 
obediencia consistía en sacrificios y ofrendas que señalaban la redención futura. Cada una 
es clara y diferente de la otra. 

La ley moral fue desde la creación una parte esencial del plan divino de Dios, y era 317 tan 
inmutable como él mismo. La ley ceremonial debía responder a un propósito particular en el 
plan de Cristo para la salvación de la raza humana. El sistema simbólico de sacrificios y 
ofrendas fue establecido para que mediante esas ceremonias el pecador pudiera discernir la 
gran ofrenda: Cristo. Pero los judíos estaban tan cegados por el orgullo y el pecado que sólo 
unos pocos de ellos pudieron ver más allá de la muerte de animales como una expiación por 
el pecado; y cuando vino Cristo, a quien prefiguraban esas ofrendas, no pudieron 
reconocerlo. La ley ceremonial era gloriosa; era el medio dispuesto por Jesucristo en consejo 
con su Padre para ayudar en la salvación de la raza humana. Toda la disposición del 
sistema simbólico estaba fundada en Cristo. Adán vio a Cristo prefigurado en el animal 
inocente que sufría el castigo de la transgresión que él había cometido contra la ley de 
Jehová (RH 6-5- 1875). 

Dos leyes llevan el sello de la Divinidad.- 

Pablo desea que sus hermanos comprendan que la gloria de un Salvador que perdona los 
pecados daba significado a todo el sistema judío. Deseaba también que comprendieran que 
cuando Cristo vino al mundo y murió como sacrificio en favor del hombre, el símbolo se 
encontró con la realidad simbolizada. 



Después que Cristo murió en la cruz como ofrenda por el pecado, la ley ceremonial ya no 
podía tener vigencia; sin embargo, estaba relacionada con la ley moral, y era gloriosa. El 
conjunto llevaba el sello de la Divinidad, y expresaba la santidad, justicia y rectitud de Dios. 
Y si fue glorioso el ministerio de la dispensación que iba a desaparecer, ¿cuánto más debía 
ser gloriosa la realidad cuando Cristo fue revelado al dar su Espíritu vivificador y santificador 
a todos los que creen? (RH 22-4-1902) 

El ministerio de muerte.- 

La santa ley de Dios es breve y al mismo tiempo abarcante, pues es fácilmente comprendida 
y recordada; y sin embargo es una expresión de la voluntad de Dios. Su extensión se resume 
en las siguientes palabras: "Amarás al Señor tu Dios con todo tu corazón, y con toda tu alma, 
y con toda tu mente y con todas tus fuerzas. . . Amarás a tu prójimo como a ti mismo". "Haz 
esto y vivirás". "Por tanto, guardaréis mis estatutos y mis ordenanzas, los cuales haciendo el 
hombre, vivirá en ellos. Yo Jehová" . . . 

Si el transgresor fuera tratado de acuerdo con la letra de este pacto, en ese caso no habría 
esperanza para la raza caída, pues todos han pecado y están destituidos de la gloria de Dios. 
La raza caída de Adán no puede contemplar en la letra de este pacto otra cosa sino el 
ministerio de muerte, y la muerte será la retribución de todo el que procure vanamente idear 
una justicia propia que cumpla las demandas de la ley. Dios se ha comprometido mediante 
su Palabra a ejecutar el castigo de la ley sobre todos los transgresores. Los hombres 
cometen pecados vez tras vez, y sin embargo no parecen creer que deben sufrir el castigo 
por quebrantar la ley (ST 5 - 9 - 1892). 

(Heb. 8: 5.) 

 Las ceremonias de la ley judía son proféticas.- 

El Evangelio de Cristo proyecta gloria sobre la era judía; proyecta luz sobre todo el sistema 
judaico y da significado a la ley ceremonial. El tabernáculo o templo de Dios en la tierra era 
un modelo tomado del original del cielo. Todas las ceremonias de la ley judaica eran 
proféticas, simbolizaban misterios del plan de redención. 

Los ritos y las ceremonias de la ley fueron dados por Cristo mismo, quien, oculto en una 
columna de nube durante el día y en una columna de fuego durante la noche, era el caudillo 
de las huestes de Israel; y esta ley debiera ser tratada con gran respeto, pues es sagrada. 
Pablo la presentaba ante los judíos en su verdadero lugar y valor aun después de haber 
terminado su vigencia, para mostrar su lugar en el plan de redención y su relación con la obra 
de Cristo; y el gran apóstol declara que esta ley es gloriosa, digna de Originador divino. Lo 
que dejaría de ser era glorioso; pero no fue la ley instituida por Dios para el gobierno de su 
familia en el cielo y en la tierra, pues mientras permanezcan los cielos permanecerá la ley de 
Dios (ST 29-7-1886). 

(Apoc. 22: 14.) 

 Una gloria da lugar a otra gloria mayor.- 

No hay discordia entre el Antiguo y el Nuevo Testamento. En el Antiguo Testamento 
encontramos el Evangelio de un Salvador que vendría; en el Nuevo Testamento tenemos el 
Evangelio de un Salvador revelado como lo habían predicho las profecías. Mientras que el 
Antiguo Testamento continuamente anuncia de antemano la verdadera ofrenda, el Nuevo 
Testamento muestra que el Salvador anticipado por las ofrendas simbólicas ya ha venido. La 
opaca 318 gloria de la era judaica ha sido reemplazada por la gloria más brillante y más clara 
de la era cristiana.  Pero Cristo ni una sola vez ha declarado que su venida destruía las 



demandas de la ley de Dios; por el contrario, en el último mensaje para su iglesia, escrito en 
Patmos, él pronuncia una bendición para los que guardan la ley de su Padre: 
"Bienaventurados los que guardan sus mandamientos, para que su potencia sea en el árbol 
de la vida, y que entren por las puertas de la ciudad" (RVA), (ST 29-7-1886). 

7-17. 

La ley moral es glorificada por Cristo.- 

Los símbolos y las sombras del servicio ceremonial más las profecías, daban a los israelitas 
una visión velada y borrosa de la misericordia y de la gracia que serían traídas al mundo 
mediante la revelación de Cristo. A Moisés se le reveló el significado de los símbolos y de 
las sombras que señalan a Cristo; él vio el fin de lo que iba a desaparecer cuando, a la 
muerte de Cristo, el símbolo se encontró con la realidad simbolizada ["tipo" y "anticipo"]. El 
vio que únicamente por medio de Cristo el hombre puede guardar la ley moral. Por la 
transgresión de esta ley el hombre introdujo el pecado en el mundo, y con el pecado vino la 
muerte. Cristo se convirtió en la propiciación por el pecado del hombre. El brindó su 
perfección de carácter en lugar de la pecaminosidad del hombre. Tomó sobre sí la maldición 
de la desobediencia. Los sacrificios y las ofrendas anunciaban de antemano el sacrificio que 
él iba a hacer. El cordero sacrificado simbolizaba al Cordero que debía quitar el pecado del 
mundo. 

Lo que iluminó el rostro de Moisés fue que vio el propósito de lo que iba a desaparecer, que 
contempló a Cristo como revelado en la ley. El ministerio de la ley, escrito y grabado en 
piedra, era un ministerio de muerte; sin Cristo, el transgresor era dejado bajo la maldición de 
la ley, sin esperanza de perdón. Dicho ministerio no tenía gloria en sí mismo; pero el 
Salvador prometido, revelado en los símbolos y las sombras de la ley ceremonial, hacía 
gloriosa la ley moral (RH 22-4- 1902). 

7-18 (Rom. 3: 31; 7: 7; Gál. 3: 13). 

La gloria e Cristo revelada en su ley.- 

Cristo llevó la maldición de la ley, sufriendo su castigo; llevando a su término el plan por el 
cual el hombre había de ser puesto en condiciones de poder guardar la ley de Dios y ser 
aceptado por medio de los méritos del Redentor; y mediante su sacrificio se proyectó gloria 
sobre la ley Entonces, la gloria de lo que no iba a perecer -la ley de Dios, de los Diez 
Mandamientos, su norma de justicia- fue vista claramente por todos los que contemplaron el 
fin de lo que iba a perecer. 

"Nosotros todos, mirando a cara descubierta como en un espejo la gloria del Señor, somos 
transformados de gloria en gloria en la misma imagen, como por el Espíritu del Señor'. Cristo 
es el Abogado del pecador. Los que aceptan su Evangelio lo contemplan a cara descubierta; 
ven la relación de la misión de él con la ley, y reconocen la sabiduría de Dios y su gloria 
como reveladas por el Salvador. La gloria de Cristo se revela en la ley, la cual es una 
representación de su carácter, y la eficacia transformadora de él se siente en el alma hasta 
que los hombres llegan a ser transformados a su semejanza. Son hechos participantes de la 
naturaleza divina, y crecen más y más a semejanza de su Salvador, avanzando paso tras 
paso en conformidad con la voluntad de Dios, hasta que alcanzan la perfección. 

La ley y el Evangelio están en perfecta armonía. El uno sostiene al otro. La ley se enfrenta 
con toda su majestad a la conciencia, haciendo que el pecador sienta su necesidad de Cristo 
como la propiciación por el pecado. El Evangelio reconoce el poder y la inmutabilidad de la 
ley. "Yo no conocí el pecado sino por la ley", declara Pablo. El significado del pecado, 
inculcado por la ley, impulsa al pecador hacia el Salvador; y el hombre, en su necesidad, 



puede presentar los poderosos argumentos proporcionados por la cruz del Calvario; puede 
reclamar la justicia de Cristo, pues es impartida a cada pecador arrepentido (RH 22-4-1902). 

12-15 (ver EGW com. Exo. 34: 29-33). 

El velo de la incredulidad.- 

[Se cita 2 Cor. 3: 12-15.] Los judíos se negaron a aceptar a Cristo como el Mesías, y no 
pueden ver que sus ceremonias no tienen sentido, que los sacrificios y las ofrendas han 
perdido su significado. El velo puesto por ellos mismos en obstinada incredulidad aún está 
delante de sus mentes. Sería quitado si aceptaran a Cristo, la justicia de la ley. 

En el mundo cristiano muchos también tienen un velo delante de sus ojos y corazón. No ven 
el fin de lo que iba a perecer. No ven que sólo era la ley ceremonial la que iba a ser 
abrogada con la muerte de Cristo. Pretenden que la ley moral fue clavada en la cruz. 
Pesado 319 es el velo que oscurece su entendimiento. Los corazones de muchos están en 
guerra con Dios. No están sometidos a su ley. Sólo pongan en armonía con la regla del 
gobierno de Cristo, él puede ser de valor para ellos. Pueden hablar de Cristo como su 
Salvador, pero él les dirá finalmente: No os habéis arrepentido en forma genuina ante Dios 
por la transgresión de su cantas ley, y no podéis tener fe genuina en mí, pues mi misión era 
ensalzar la ley de Dios... 

La ley moral nunca fue un símbolo o una sombra antes de la creación del hombre, y durara 
mientras permanezca el trono no podía cambiar o alterar un de su ley a fin de salvar al 
hombre, y es el fundamento de su gobierno. Es inmutable, inalterable, infinita y eterna. Y 
para que el hombre fuera salvado y se mantuviera el honor de la ley, fue necesario que Dios 
se ofreciera a sí mismo en sacrificio por el pecado. El que no conoció pecado por nosotros. 
Murió por en el Calvario. Su muerte demuestra el maravilloso amor de Dios por el hombre y 
la inmutabilidad de su ley (RH 22-4- 1902). 

14, 16. 

La muerte de Cristo levanta el velo.- 

La muerte de Cristo por la redención levanta el velo y proyecta un torrente de luz que llega a 
centenares de años en el pasado, sobre toda la institución del sistema judaico de religión. 
Todo ese sistema no tenía significado sin la muerte de Cristo. Los judíos rechazan a Cristo, y 
por lo tanto todo su sistema de religión es indefinido, inexplicable e incierto. Atribuyen tanta 
importancia a caducas ceremonias de símbolos que se cumplieron o se encontraron con su 
realidad simbolizada, como se la dan a s Diez Mandamientos, la cual no es una sombra sino 
una realidad tan perdurable como el trono de Jehová. La muerte de Cristo ensalza el 
sistema judío de símbolos y ceremonias, mostrando que habían sido ser Dios y con el 
propósito de conservar viva la fe en los corazones de su pueblo (RH 6-5-1875). 

18 (Heb. 12: 2; ver EGW com. Sal. 19: 14; Rom. 8: 29; Efe. 4: 20-24; Col. 3: 10; 
Apoc. 7: 4-17). 

Los incomparables encantos de Jesús.- 

Acudid a Cristo, contemplad la atrayente belleza de su carácter, y al contemplarlo seréis 
transformados a su semejanza. La neblina que se interpone entre Cristo y el alma será 
despejada a medida que por fe miremos más allá de la sombra diabólica de Satanás, y 
veamos la gloria de Dios en su ley y la justicia de Cristo. 

Satanás está procurando poner un velo para que no veamos a Jesús, y para eclipsar su luz, 
pues aun cuando sólo captamos un vislumbre de su gloria, somos atraídos a él. El pecado 



oculta de nuestra vista los incomparables encantos de Jesús. El prejuicio, el egoísmo, la 
justicia propia y la ira ciegan nuestros ojos, de modo que no discernimos al Salvador. ¡Oh, si 
por fe nos acercáramos a Dios, nos revelaría su gloria, la cual es su carácter, y la alabanza 
de Dios fluiría de corazones humanos y resonaría en las voces humanas! Entonces para 
siempre dejaríamos de dar gloria a Satanás pecando contra Dios y hablando de dudas y de 
incredulidad. No debiéramos continuar tropezando, quejándonos, y lamentando y cubriendo 
el altar de Dios con nuestras lágrimas (MS 16, 1890). 

(Gén. 5: 24; Efe. 4: 13, 15.) 

Demasiado cerca de las depresiones terrenales.- 

El Espíritu Santo, el Consolador, que Jesús dijo que enviaría al mundo, es el que cambia 
nuestro carácter a la imagen de Cristo, y cuando esto se logra, reflejamos como en un espejo 
la gloria del Señor; es decir, el carácter del que así contempla a Cristo es tan semejante al 
del Señor, que el que lo mira ve el propio carácter de Cristo que brilla como procedente de un 
espejo. En forma imperceptible para nosotros somos transformados día tras día, de nuestros 
propios caminos y nuestra propia voluntad a los caminos y a la voluntad de Cristo, a la 
belleza de su carácter. Así crecemos en Cristo e inconscientemente reflejamos su imagen. 

Hay cristianos irreales que se mantienen demasiado cerca de las depresiones terrenales. 
Sus ojos están acostumbrados a ver sólo las cosas comunes, y su mente se ocupa de lo que 
contemplan sus ojos. Su vida religiosa con frecuencia es superficial e insatisfactoria, y sus 
palabras son livianas y baladíes. ¿Cómo pueden los tales reflejar la imagen de Cristo? 
¿Cómo pueden reflejar los rayos brillantes del Sol de justicia para que lleguen a todos los 
lugares oscuros de la tierra? Ser cristiano es ser semejante a Cristo. 

Enoc siempre mantuvo al Señor delante de sí, y la Palabra inspirada dice que "caminó con 
Dios". Hizo de Cristo su compañero constante. Estaba en el mundo y cumplía sus 320 
deberes para con el mundo, pero estaba bajo la influencia de Jesús. Reflejaba el carácter de 
Cristo, exhibiendo las mismas cualidades de bondad, misericordia, tierna compasión, 
simpatía, indulgencia, mansedumbre, humildad y amor. Su compañía con Cristo día tras día 
lo transformó a la imagen de Aquel con quien estaba tan íntimamente relacionado. Día tras 
día crecía alejándose de su propio camino y penetrando en el camino de Cristo, el celestial, 
el divino, en sus pensamientos y sentimientos. Continuamente preguntaba: ¿es éste el 
camino del Señor? El suyo era un crecimiento constante, y tenía comunión con el Padre y el 
Hijo. Esta es santificación genuina (RH 28- 4- 1891). 

Contemplad a Cristo estudiando su vida.- 

[Se cita 2 Cor. 3: 18.] Contemplar a Cristo significa estudiar su vida tal como es presentada 
en su Palabra. Debemos cavar en busca de la verdad como si caváramos por un tesoro 
escondido. Debemos fijar nuestros ojos en Cristo. Cuando lo aceptamos como a nuestro 
Salvador personal, esto nos da valor para aproximarnos al trono de la gracia. Contemplando 
somos transformados, moralmente nos asimilamos a Aquel que es perfecto en carácter. 
Recibiendo su justicia que nos imparte mediante el poder transformador del Espíritu Santo, 
llegamos a ser como él. La imagen de Cristo es acogida, y cautiva todo el ser (MS 148, 
1897). 

Esforzándonos por llegar a ser como Cristo.- 

El que busca la verdad comprende la perfección de los principios de la ley de Dios al 
contemplar a Cristo con el propósito de ser como él, y se siente insatisfecho con todo lo que 
no sea la perfección. Ocultando su vida en la vida de Cristo, ve que la santidad de la ley 
divina se revela en el carácter de Cristo, y fervientemente se esfuerza más y más por ser 
como él.  En cualquier momento puede esperarse una lucha, pues el tentador ve que está 



perdiendo a uno de sus súbditos. Debe librarse una batalla contra los atributos que Satanás 
ha estado perfeccionando para su propio uso. El instrumento humano ve contra qué tiene 
que luchar: un poder extraño opuesto a la idea de obtener la perfección que Cristo ofrece; 
pero con Cristo hay poder salvador que ganará para el agente humano la victoria en el 
conflicto. El Salvador lo fortalecerá y ayudará cuando suplique en busca de gracia y eficacia 
(MS 89, 1903). 

Limpieza de la atmósfera moral.- 

Cuando Cristo es más amado que el yo, la belleza de la imagen del Salvador se refleja en el 
creyente . . . 

Cristo será reflejado en el carácter sólo cuando el yo sea colocado sobre el altar del 
sacrificio, Cuando el yo sea sepultado y Cristo ocupe el trono del corazón, habrá una 
revelación de principios que limpiará la atmósfera moral que rodea el alma (Carta 108, 1899). 

Desaparecerán las peculiaridades humanas.- 

Se ha impedido que el Espíritu Santo penetre para modelar y formar el corazón y la mente, 
porque los hombres suponen que entienden mejor la manera de formar sus propios 
caracteres; y piensan que sin peligro pueden formar sus caracteres de acuerdo con su propio 
modelo. Pero hay sólo un Modelo a semejanza del cual debe formarse el carácter humano: el 
carácter de Cristo. Los que contemplan al Salvador son transformados de una gloria a otra 
mayor. Cuando los hombres consientan en someterse a la voluntad de Cristo, en ser 
participantes de la naturaleza divina, desaparecerán sus torcidas peculiaridades humanas. 
Cuando deciden que retendrán sus peculiaridades y sus rasgos desagradables de carácter, 
Satanás los toma y coloca su yugo sobre ellos usándolos para su servicio. Utiliza los talentos 
de ellos para propósitos egoístas, haciendo que den un ejemplo tan desagradable, tan 
diferente de Cristo, que se convierten en una deshonra para la causa de Dios (MS 102, 
1903). 

(Cant. 5: 10, 16; Heb. 12: 2.) 

 Aproximándonos al Modelo perfecto.- 

Cuando uno se familiariza con la historia del Redentor, descubre en sí mismo serios defectos; 
su desemejanza con Cristo es tan grande, que ve la necesidad de cambios radicales en su 
vida. No obstante, estudia con el deseo de llegar a ser como su gran Ejemplo. Capta el 
aspecto, el espíritu de su amado Maestro. Contempla "puestos los ojos en Jesús, el autor y 
consumador de la fe", y es transformado a la misma imagen. 

No imitamos la vida de Jesús desviando la mirada de él, sino hablando de él, ocupándonos 
de su perfección; procurando refinar el gusto y elevando el carácter; tratando, por medio de la 
fe y del amor, y de fervientes y perseverantes esfuerzos, de aproximarnos al Modelo perfecto. 
Teniendo un conocimiento de Cristo: sus palabras, sus hábitos y sus lecciones de instrucción, 
tomamos prestadas 321 las virtudes del carácter que hemos estudiado tan de cerca, y 
quedamos saturados del espíritu que tanto hemos admirado. Jesús llega a ser para nosotros 
"señalado entre diez mil" Aquel que es "todo . . . codiciable" (RH 15-3-1887). 

Cristo dibujará su imagen en el alma.- 

Cuando el alma es puesta en estrecha relación con el gran Autor de la luz y la verdad, se 
producen en ella impresiones que revelan su verdadero estado ante Dios. Entonces morirá el 
yo, será derribado el orgullo y Cristo dibujará su propia imagen en el alma con líneas más 
profundas (MS la, 1890). 



 

CAPÍTULO 4 

3-6 (cap. 2: 11; Juan 15: 3). 

El poder seductor de Satanás.- 

La justicia exige no sólo que sea perdonado el pecado, sino que deba ejecutarse la sentencia 
de muerte. Dios hizo frente a ambos requerimientos con la dádiva de su Hijo unigénito. Al 
morir en lugar del hombre, Cristo pagó completamente el castigo y proporcionó el perdón. 

El hombre ha sido separado de la vida de Dios por el pecado. Su alma está paralizada por 
las intrigas de Satanás, el autor del pecado. El hombre es incapaz por sí mismo de percibir el 
pecado, incapaz de apreciar la naturaleza divina y hacerla suya. Si ésta fuera colocada a su 
alcance, en ella no habría nada que deseara el corazón natural del hombre. Sobre él está el 
poder seductor de Satanás. Todos los ingeniosos subterfugios que puede sugerir el diablo 
son presentados ante su mente para impedir todo buen impulso Cada facultad y atributo dado 
al hombre por Dios ha sido usado como un arma contra el Benefactor divino. De modo que 
aunque Dios lo ama, no puede impartirle, sin correr peligro, los dones y las bendiciones que 
desea prodigarle. 

Pero Dios no será derrotado por Satanás. Envió a su Hijo al mundo para que al tomar la 
forma y la naturaleza humana, la humanidad y la divinidad combinadas en él elevaran al 
hombre en la escala del valor moral ante Dios. 

No hay otro camino para la salvación del hombre. "Separados de mí -dice Cristo- nada 
podéis hacer". Por medio de Cristo, y sólo Cristo, las fuentes de la vida pueden revitalizar la 
naturaleza del hombre, transformar sus gustos y hacer que sus afectos fluyan hacia el cielo. 
Mediante la unión de la naturaleza divina con la humana, Cristo podía iluminar el 
entendimiento e infundir sus propiedades vivificadoras por toda el alma muerta en delitos y 
pecados (MS 50, 1900). 

17-18 (Rom. 8: 18; 1 Ped. 1: 6-7; ver EGW com. 2 Cor. 12: 4). 

Las pruebas son los operarios de Dios.- 

[Se cita 2 Cor. 4: 17-18.] Si Pablo, acosado por todos lados, perplejo, perseguido, podía 
llamar a sus pruebas leves tribulaciones, ¿de qué tiene que quejarse el cristiano de hoy? 
¡Cuán baladíes son nuestras pruebas en comparación con las muchas aflicciones de Pablo! 
No son dignas de ser comparadas con el eterno peso de gloria que espera al vencedor. Las 
pruebas son los operarios de Dios, permitidas para la perfección del carácter. No importa 
cuán grandes sean las privaciones y los sufrimientos del cristiano; no importa cuán oscura e 
inescrutable pueda parecer la senda de la Providencia, él debe regocijarse en el Señor, 
sabiendo que todo ayuda para su bien (RH 6-5-1902). 

Se me ha mostrado que en lo futuro, veremos cuán íntimamente estaban relacionadas 
nuestras pruebas con nuestra salvación, y cómo esas leves tribulaciones produjeron para 
nosotros "un cada vez más excelente y eterno peso de gloria" (Carta 5, 1880). 

El eterno peso de gloria.- 

Los año de abnegación, de privaciones, de pruebas, de aflicciones y persecuciones que 
soporto Pablo, los llamaba él algo momentáneo. Las cosas del tiempo presente no eran 
consideradas dignas de mención al compararlas con el eterno peso de gloria que le 
aguardaba cuando hubiera terminado la lucha. Esas mismas aflicciones eran los operarios 
de Dios, dispuestas para la perfección del carácter cristiano.  Cualesquiera sean las 



circunstancias del cristiano, no importa cuán oscuros y misteriosos sean los caminos de la 
Providencia; no importa cuán grandes sus privaciones y sufrimientos, él puede apartar de 
tales cosas su mirada dirigiéndola a lo invisible y eterno. Tiene la bendita seguridad de que 
todas las cosas le ayudan para su bien... 

El Espíritu Santo iluminaba el alma de Pablo con luz del cielo, y él estaba seguro de que 
tenía una participación en la posesión comprada, reservada para los fieles. El lenguaje de 
Pablo era vigoroso. No podía encontrar palabras de suficiente fuerza para expresar la 
excelencia de esa gloria, ese honor y esa inmortalidad que recibirán los creyentes 322 
cuando Cristo venga. En comparación con la escena en que se posaban los ojos de su 
mente, todas las aflicciones temporales sólo eran momentáneas, leves aflicciones, indignas 
de consideración. Vistas a la luz de la cruz, las cosas de esta vida eran vanidad y vacuidad. 
La gloria que le aguardaba era sustancial, ponderable, durable, más allá de lo que podía 
expresar el lenguaje. 

Sin embargo, Pablo se acerca todo lo que puede para expresarlo, a fin de que la imaginación 
pueda captar la realidad hasta donde sea posible para las mentes limitadas. Era un peso de 
gloria, una Plenitud de Dios, un conocimiento que era inconmensurable; era un eterno peso 
de gloria; y sin embargo, Pablo cree que su lenguaje es insustancial. No alcanza a expresar 
la realidad. Se lanza en busca de palabras más expresivas. Las más atrevidas figuras de 
lenguaje no alcanzarían a expresar la verdad. Busca los términos más abarcantes que puede 
proporcionar el lenguaje humano, para que la imaginación pueda captar hasta cierto punto la 
superlativo excelencia de la gloria que recibirá el que sea fiel hasta el fin. 

Santidad, majestuosidad, honor y felicidad en la presencia de Dios, son cosas ahora 
invisibles, a no ser mediante el ojo de la fe. Pero las cosas que se ven: honor mundano, 
placer mundano, riquezas y gloria, son eclipsadas por la excelencia, la belleza y la 
esplendoroso gloria de las cosas que ahora son invisibles. Las cosas de este mundo son 
temporales, duran sólo un corto tiempo, mientras que las cosas que no se ven son eternas, 
duran por los siglos sin fin. Adquirir este tesoro infinito es ganar todo y no perder nada (MS 
58, 1900). 

18 (Col. 3: 2; Heb. 11: 27; ver EGW com. 2 Cor. 6: 17-18). 

Viendo a Aquel que es invisible.- 

Nuestra mente se acomoda al nivel de las cosas en las cuales permanecen nuestros 
pensamientos, y si pensamos en cosas terrenales no captaremos la impresión de lo que es 
celestial. Nos beneficiaríamos grandemente contemplando la misericordia, la bondad y el 
amor de Dios; pero experimentamos una gran pérdida al ocuparnos de aquellas cosas que 
son terrenas y transitorias. Permitimos que las penas, los cuidados y las perplejidades 
atraigan nuestra mente a la tierra, y convertimos un grano de arena en una montaña... 

Las cosas temporales no deben ocupar toda nuestra atención, ni absorber nuestra mente 
hasta que nuestros pensamientos estén completamente ocupados de la tierra y lo terreno. 
Debemos ejercitar, disciplinar y educar la mente de modo que pensemos en un estilo 
celestial, para que nos ocupemos de las cosas invisibles y eternas, que serán discernidas por 
la visión espiritual. Contemplando a Aquel que es invisible, podemos fortalecer la mente y 
vigorizar el espíritu (ST 9-1-1893). 

 

CAPÍTULO 5 

7. 

Ver EGW com. Rom. 5:1 



10 (Juan 5: 22; Rom. 14: 10; ver EGW com. Rom. 3: 19). 

Cristo, el juez.- 

Dios dispuso que el Príncipe de los sufrientes de la humanidad fuera el juez de todo el 
mundo. El que se sometió para ser procesado ante un tribunal terreno; el que vino de los 
atrios celestiales para salvar al hombre de la muerte eterna; Aquel a quien los hombres 
despreciaron, rechazaron, y sobre el cual amontonaron todo el menosprecio de que son 
capaces los seres humanos inspirados por Satanás; el que sufrió la ignominiosa muerte de la 
cruz: sólo él habrá de pronunciar la sentencia de recompensa o de castigo (MS 39, 1898). 

11 (Sal. 119: 53; Heb. 4: 1). 

Un debido temor a Dios.- 

[Se cita Heb. 4:1.] El Señor quisiera que su pueblo confiara en él y permaneciera en su amor, 
pero eso no significa que no tendremos temor o recelos. Algunos parecen pensar que si un 
hombre tiene un saludable temor de los juicios de Dios, eso es una prueba de que carece de 
fe; pero no es así. 

Un debido temor a Dios, el creer en sus amenazas, produce frutos apacibles de justicia al 
hacer que el alma temblorosa acuda a Jesús. Muchos debieran tener este espíritu hoy y 
volverse al Señor con humilde contrición, pues el Señor no ha presentado tan terribles 
amenazas ni pronunciado tan rigurosos juicios en su Palabra sencillamente para que queden 
registrados, sino que es cierto lo que dice. Uno dice: "Horror se apoderó de mí a causa de 
los inicuos que dejan tu ley". Pablo escribe: "Conociendo, pues, el temor del Señor, 
persuadimos a los hombres" (RH 21-10-1890). 

14 (Juan 13: 34; 1 Juan 4: 7-8). 

Amor, la decisión de una voluntad santificada.- 

Lo que se necesita es el amor de Cristo en el corazón. 323 El yo necesita ser crucificado. 
Cuando el yo se sumerge en Cristo, brota espontáneamente el verdadero amor. No es una 
emoción ni un impulso, sino una decisión de una voluntad santificada. No consiste en 
sentimientos, sino en la transformación de todo el corazón, el alma y el carácter, que están 
muertos al yo y vivos para Dios. Nuestro Señor y Salvador nos pide que nos entreguemos a 
él. La entrega del yo a Dios es todo lo que él exige: que nos entreguemos a él para ser 
empleados como él lo vea conveniente. Hasta que no lleguemos a este punto de entrega, no 
trabajaremos con gozo, utilidad ni éxito en ninguna parte (Carta 97, 1898). 

17 (Juan 1: 12-13; 3: 5-8). 

La gracia no se hereda.- 

La vieja naturaleza, nacida de sangre y de la voluntad de la carne, no puede heredar el reino 
de Dios. Debe renunciarse a los viejos caminos, las tendencias hereditarias, los antiguos 
hábitos, pues la gracia no se hereda. El nuevo nacimiento consiste en tener nuevos motivos, 
nuevos gustos, nuevas tendencias. Los que han sido engendrados por el Espíritu Santo para 
vivir una vida nueva, han llegado a ser participantes de la naturaleza divina, y en todos sus 
hábitos y prácticas demostraran su relación con Cristo. Cuando los hombres que pretenden 
ser cristianos retienen todos sus defectos naturales de carácter y de genio, ¿en qué se 
diferencia su actitud de la de los mundanos? No aprecian la verdad como santificadora y 
refinadora. No han nacido de nuevo (RH 12-4-1892). 

(1 Juan 2:6; Apoc. 3:14-17.) La religión pura, una imitación de Cristo.- 



La religión pura es una imitación de Cristo. No tiene valor una religión que se basa en la 
confianza propia y el egoísmo. El verdadero cristiano es un seguidor de Cristo. Esto 
significa caminar en la luz. El corazón debe estar abierto para recibir al huésped celestial. 
Mientras el corazón esté cerrado para impedir su entrada, no puede haber paz permanente 
La luz solar no puede inundar las cámaras del templo del alma pasando a través de la niebla 
y las nubes. 

Dios no entra en componendas con el pecado. Una conversión genuina cambia las 
tendencias al mal hereditarias y cultivadas. La religión de Dios es una trama firme, 
compuesta de innumerables hebras, y entretejida con tacto y habilidad. La sabiduría que 
proviene de Dios es lo único que puede hacer completa esta trama. Hay muchísimas clases 
de telas que a primera vista tienen una magnífica apariencia, pero no pueden soportar la 
prueba. Se destiñen; los colores no son firmes; se desvanecen bajo el calor del verano y se 
pierden. La tela no puede soportar un trato áspero. 

Así pasa con la religión de muchos. Cuando la trama y la urdimbre del carácter no soportan 
la piedra de toque de la prueba, el material de que está compuesto es inservible. Los 
esfuerzos que se hacen para remendar lo viejo con un pedazo nuevo, no mejoran la 
condición de las cosas, pues el material viejo y endeble se desprende del nuevo dejando la 
rotura mucho mayor que antes. Remendar no da resultado. Lo único que sirve es descartar 
del todo la vieja vestidura y conseguir una enteramente nueva. 

El plan de Cristo es el único seguro. El declara: "He aquí, yo hago nuevas todas las cosas". 
"Si alguno está en Cristo, nueva criatura es". Cristo no anima al hombre para que piense que 
él aceptará un carácter remendado, constituido mayormente del yo con un poco de Cristo. 
Esta es la condición de la iglesia laodicense. Al principio parece haber algo del yo y algo de 
Cristo; pero pronto todo es del yo, y nada es de Cristo. Se revela la raíz del egoísmo. 
Continúa creciendo, echando sus raíces más y más profundamente, hasta que sus ramas 
están cubiertas con frutos indeseables. Cristo considera con ternura compasiva a todos los 
que tienen caracteres híbridos. La relación con Cristo de los que tienen un carácter tal, es 
tan frágil que es completamente inservible (Carta 105, 1893). 

No es aceptable un carácter remendado.- 

[Se cita 2 Cor. 5:17.] La religión de remiendos no tiene el menor valor ante Dios. El pide todo 
el corazón. Ninguna parte de éste debe quedar reservada para el crecimiento de tendencias 
al mal hereditarias o cultivadas. Ser áspero, riguroso, darse demasiada importancia, ser 
egoísta, velar por los propios intereses egoístas, y sin embargo exigir que otros sean 
desinteresados, es una religión que es una abominación para Dios. Muchos experimentan 
esto diariamente, pero esa es una tergiversación del carácter de Cristo (Carta 31a, 1894). 

19 (Juan 1: 18). 

Satanás ve en Cristo una manifestación del carácter de Dios.- 

En el mundo estuvo Aquel que fue un representante perfecto del Padre; Uno cuyo carácter y 
prácticas refutaban las tergiversaciones que 324 Satanás hacía de Dios. Satanás había 
acusado a Dios de tener las características que él mismo poseía. Ahora, en Cristo, veía a 
Dios revelado en su verdadero carácter: un Padre compasivo, misericordioso, que no quería 
que nadie se perdiera sino que todos se arrepintieran y tuvieran vida eterna (ST 9-6-1898). 

 

20. 

Ver EGW com. 1 Cor. 3: 9. 



21. 

Ver EGW com. Juan 1: 14. 
 

CAPÍTULO 6 

14-18 (ver EGW com. Juec. 2: 2). 

Salidos del mundo para entrar en la familia de Dios.- 

Los que salen del mundo en espíritu y en todas sus prácticas, pueden considerarse como 
hijos e hijas de Dios; pueden creer en la Palabra del Señor como un niño cree cada palabra 
de sus padres. Para el que cree, toda promesa es segura. Los que se unen con el Padre, el 
Hijo y el Espíritu Santo, que demuestran con su vida que no siguen más el camino que 
seguían antes de que se unieran con sus agentes divinos, recibirán la sabiduría de lo alto; no 
dependerán de la sabiduría humana. Los cristianos, como miembros de la familia real e hijos 
del Rey celestial, para tratar correctamente con el mundo deben sentir la necesidad de un 
poder que sólo se origina en los instrumentos celestiales que se han comprometido a trabajar 
en favor de ellos. 

Después de que hemos formado una unión con el gran triple poder, consideraremos nuestro 
deber para con los miembros de la familia de Dios con un temor reverente, mucho más 
sagrado que el que hemos sentido antes. Este es un aspecto de la reforma religiosa que muy 
pocos aprecian. Los que procuran contestar la oración, "hágase tu voluntad, como en el 
cielo, así también en la tierra", mediante vidas puras y santificadas buscarán mostrar al 
mundo cómo se cumple la voluntad de Dios en el cielo (MS 11, 1901). 

17 (ver EGW com. Isa. 8: 12). 

El instrumento para zarandear.- 

El mundo es el instrumento que zarandea la iglesia y prueba la legitimidad de sus miembros. 
El mundo ofrece atractivos que, si son aceptados, hacen que la vida del creyente no esté en 
armonía con lo que profesa... 

Si avanzáis hacia el cielo, el mundo os presionará muchísimo; a cada paso tendréis que 
abriros camino contra Satanás y sus malos ángeles y contra todos los que quebrantan la ley 
de Dios. Se interpondrán las autoridades terrenales. Haréis frente a tribulaciones, 
quebrantamiento de espíritu, palabras ásperas, ridículo, persecuciones. Los hombres os 
pedirán que os amoldéis a leyes y costumbres que harían que fuerais desleales a Dios. Aquí 
es donde el pueblo de Dios encuentra la cruz en el camino hacia la vida (MS 3, 1885). 

17-18 (Col. 3: 2; ver EGW com. Prov. 1: 10; Rom. 6: 1-4). 

Cortad cada traba terrenal.- 

Muchos llamados cristianos están bien representados por la vid que está arrastrándose 
sobre el suelo y entrelazando sus zarcillos alrededor de las raíces y los desperdicios que se 
hallan en su camino. A todos estos se da el mensaje: "Salid de en medio de ellos, y 
apartaos, dice el Señor, y no toquéis lo inmundo; y yo os recibiré, y seré para vosotros por 
Padre, y vosotros me seréis hijos e hijas, dice el Señor Todopoderoso". Hay condiciones que 
cumplir si es que vamos a ser bendecidos y honrados por Dios. Debemos separarnos del 
mundo y negarnos a tocar aquellas cosas que desviarán nuestros sentimientos de Dios. Dios 
tiene el primero y el supremo derecho sobre su pueblo. Amadlo y amad las cosas celestiales. 
Vuestros zarcillos deben ser cortados de todo lo terrenal. 



Se os exhorta a que no toquéis lo inmundo, pues al vosotros tocarlo quedaréis inmundos. Es 
imposible que os unáis con los que son corruptos, y que permanezcáis puros. "¿Qué 
compañerismo tiene la justicia con la injusticia? ¿Y qué comunión la luz con las tinieblas? ¿Y 
qué concordia Cristo con Belial?" Dios y Cristo y la hueste celestial quieren que el hombre 
sepa que si se une con lo corrupto, se volverá corrupto. Se han preparado muchos medios 
para que podamos elevarnos de las bajezas terrenales, y para que nuestro amor esté 
firmemente en Dios y as cosas celestiales (RH 2-1-1900). 

 

CAPÍTULO 8 

1-8. 

Ejemplo de otros, un aliciente para dar.- 

Cuando hay personas que tienen el ferviente anhelo de ayudar donde se necesita ayuda para 
hacer avanzar la causa de Dios en cualquiera de sus aspectos, el Señor dará a esas 
personas consagradas y abnegadas un corazón que compartirá gozosamente como si fuera 
un privilegio. Dios conmovió a aquellos macedonios en medio de su profunda 325 pobreza 
para que dieran con liberalidad, a fin de que pudiera registrarse su ejemplo y que indujera a 
otros a realizar el mismo bien. 

Animado por esa acción que mostraba la obra especial del Espíritu Santo en el corazón de 
los creyentes, Pablo le pidió a Tito que visitara la iglesia de Corinto y terminara la colecta que 
se habían propuesto, y que ya habían comenzado. Anhelaba que cumplieran con lo que 
habían prometido por la gracia de Dios que obraba en sus corazones. 

Para que no fueran superados en liberalidad por las iglesias de macedonia, que eran 
comparativamente pobres, Pablo no sólo les escribe sino que envía a Tito para ayudar en la 
colecta. El apóstol, grandemente deseaba ver simetría de carácter cristiano en los creyentes. 
Anhelaba que demostraran su amor y la sinceridad de su fe. Como discípulos que creían 
plenamente en la verdad, anhelaba ver con ellos un activo sentimiento de su obligación y 
responsabilidad ante Dios por el Evangelio. Deseaba que ese sentimiento obrara en ellos 
como el poder de Dios, y que dieran testimonio de su obra ofreciendo frutos para honra de 
Dios. Como cristianos que estaban bajo el dominio de Dios, con toda diligencia debían 
cumplir con cada deber. 

Pablo no ordenó nada a los hermanos corintios; pero les presentó la necesidad de la iglesia 
de Jerusalén, y les mostró lo que otros habían dado: gente de menos recursos y menos 
capacidad que los corintios. Presentó el ejemplo de otros para inducirles a dar (MS 12, 
1900). 

 

6. 

Los ministros deben enseñar la liberalidad.- 

También hay una lección en este capítulo para los que están trabajando en la causa de Dios. 
Pablo dice: "Exhortamos a Tito para que tal como comenzó antes, asimismo acabe también 
entre vosotros esta obra de gracia"; es decir, os haga abundar en la gracia de la liberalidad. 
Sobre los ministros de Cristo descansa la responsabilidad de educar a las iglesias para que 
sean generosas. Aun los pobres deben participar con la presentación de sus ofrendas a 
Dios; deben ser participantes de la gracia de Cristo siendo abnegados al ayudar a aquellos 
cuya necesidad es más apremiante que la suya. ¿Por qué habría de negarse a los santos 
pobres la bendición de dar para ayudar a los que son aún más pobres que ellos? (MS 28, 
1894). 



9. 

La pobreza de Cristo, una parte de su gran sacrificio.- 

El apóstol los exhortaba a que consideraran el ejemplo de Cristo. El Comandante del cielo se 
entregó a una vida de humillación y pobreza para poder estar junto a la raza caída, para 
restaurar en el hombre la imagen moral de Dios. El Señor Jesús estuvo dispuesto a hacerse 
pobre, para que por medio de su humillación y su muerte en la cruz pudiera pagar nuestro 
rescate. 

Seamos ricos o pobres, nunca debemos olvidar que la pobreza de Cristo fue parte de su 
legado para la humanidad. La expiación no sólo consistió en la traición de que fue objeto en 
el huerto o su agonía en la cruz. La humillación, de la cual su pobreza formaba parte, estaba 
incluida en su gran sacrificio. Cristo llevó sobre su alma divina toda la serie de pesares que 
asedian a la humanidad (MS 12, 1900). 

(Mat. 11:28; Fil. 2:5-8.) Por qué Cristo fue pobre.- 

Cuando se estableció el plan de salvación, se decidió que Cristo no apareciera de acuerdo 
con su carácter divino, pues entonces no podría relacionarse con los afligidos y sufrientes. 
Debía venir como un hombre pobre. Podría haber venido de acuerdo con su exaltada 
condición en las cortes celestiales; pero no fue así. Debía alcanzar las más hondas 
profundidades del sufrimiento humano y de la pobreza, para que su voz pudiese ser oída por 
los agobiados y desanimados, para que pudiera revelarse a las almas cansadas y enfermas 
de pecado como el Restaurador, el Deseado de todas las gentes, el Dador de descanso. Y a 
los que anhelan hoy día descanso y paz tanto como los que escucharon sus palabras en 
Judea, está diciendo: "Venid a mí todos los que estáis trabajados y cargados, y yo os haré 
descansar" (MS 14, 1897). 

La pobreza de Cristo, poderoso argumento de Pablo.- 

Aquí está el poderoso argumento del apóstol. No es el mandamiento de Pablo, sino del 
Señor Jesucristo. El Hijo había dejado su hogar celestial, con sus riquezas, y honor, y gloria, 
y había revestido su divinidad con humanidad; no para vivir en los palacios de los reyes, sin 
preocupaciones ni trabajo, ni para disponer de todas las comodidades que naturalmente 
ansía la naturaleza humana. En los concilios del cielo había elegido permanecer en las filas 
de los pobres y oprimidos, echar su suerte con los obreros humildes, y aprender del oficio de 
su Padre terrenal, que era el de carpintero, un constructor. Vino al mundo para reconstruir el 
carácter, e introducía en toda su obra de 326 construcción la perfección que deseaba lograr 
en los caracteres que estaba transformando por su poder divino. 

Pablo presenta su modelo, su ideal. Cristo se había entregado a una vida de pobreza para 
que ellos pudieran llegar a ser ricos en tesoros celestiales; quería renovar los recuerdos de 
ellos en cuanto al sacrificio hecho en su favor. Cristo era comandante de los atrios 
celestiales, y sin embargo tomó el lugar más humilde en este mundo; era rico, y sin embargo 
por nuestra causa se hizo pobre. No eran riquezas espirituales las que abandonó; siempre 
abundaba en los dones del Espíritu. Pero sus padres eran pobres. El mundo nunca vio rico 
a su Señor (MS 98, 1899). 

Rico en logros.- 

Cristo, la Majestad del cielo, se hizo pobre para que mediante su pobreza pudiéramos ser 
enriquecidos; ricos no sólo en talentos recibidos, sino ricos en logros alcanzados. 

Estas son las riquezas que Cristo fervientemente anhela que posean sus seguidores. 
Cuando el verdadero buscador de la verdad lee la Palabra y abre la mente para recibirla, 



anhela la verdad de todo corazón. El amor, la compasión, la ternura, la cortesía, la 
amabilidad cristiana, que serán fundamentales en las mansiones celestes que Cristo ha ido a 
preparar para los que lo aman, se posesionan de su alma. Su propósito es firme. Está 
determinado a permanecer de parte de lo correcto. La verdad ha penetrado en el corazón, y 
está arraigada allí por el Espíritu Santo, el cual es la verdad. Cuando la verdad se posesiona 
del corazón, el hombre da evidencias ciertas de eso convirtiéndose en mayordomo de la 
gracia de Cristo (MS 7, 1898). 

12. 

Ver EGW com. Hech. 16:14. 
 

16-18, 23. 

Tito viaja a Corinto.- 

El testimonio de Pablo fue aceptado como de gran autoridad debido a las muchas 
revelaciones que había recibido. Conocía mejor que muchos otros en cuanto a las 
necesidades que había en varios lugares. Pero Pablo no estaba dispuesto a encargarse 
personalmente de tomar esa ofrenda. A él se debía en gran medida, que se la hubiera 
recogido, pero para que nadie tuviera motivo de hablar mal, Tito y sus compañeros... hicieron 
el viaje a Corinto, pues en ese tiempo no había forma de transportar dinero con seguridad 
(MS 101, 1906). 

16-22. 

Pablo recomienda a Tito ante los corintios.- 

Tito había tenido tanto éxito en reunir donaciones en las iglesias de Macedonia, que Pablo 
deseaba que visitara a Corinto y continuara en la misma obra. Otro hermano "cuya alabanza 
en el Evangelio se oye por todas las iglesias", y otro más "cuya diligencia hemos 
comprobado repetidas veces en muchas cosas", fueron enviados para acompañar a Tito. 
Pablo escribió una carta a los corintios recomendándoles a estos hermanos que tan 
voluntariamente habían emprendido una tarea tan difícil. En esta carta les recuerda el 
esfuerzo que había representado un año antes recoger una ofrenda en Corinto (MS 101, 
1906). 

 

21. 

Ver EGW com. Rom. 12:17. 
 

CAPÍTULOS 8, 9 

No haya motivos egoístas que os induzcan a retener fondos que son necesarios en campos 
donde no se ha trabajado. Cuando estemos tentados a retener lo que se necesita en campos 
del extranjero, estudiemos los capítulos octavo y noveno de 2 Corintios, y aprendamos a 
imitar el espíritu liberal que hizo que los macedonios estuvieran dispuestos a dar "más allá de 
sus fuerzas" para la causa que demandaba su ayuda (MS 11, 1908). 

 

CAPÍTULO 9 

2. 

Mil antorchas encendidas.- 



Los que ocupan puestos de influencia y responsabilidad en la iglesia debieran ir al frente en 
la obra de Dios. Si avanzan de mala gana, otros no avanzarán nada; su celo, en cambio, 
animará a muchos. Cuando su luz arda brillantemente, se encenderán mil antorchas en su 
llama (SW 5-4-1904). 

6 (1 Tim. 6: 19; Heb. 11: 26). 

¿Cuán brillante es la corona?- 

La recompensa, las glorias del cielo, concedidas a los vencedores, estarán en proporción con 
el grado en que hayan representado el carácter de Cristo ante el mundo. "El que siembra 
escasamente, también segará escasamente". Gracias a Dios porque tenemos el privilegio de 
sembrar en la tierra la semilla que se cosechará en la eternidad. La corona de la vida será 
brillante u opaca, relucirá con muchas estrellas, o será iluminada con unas pocas gemas, de 
acuerdo con nuestro proceder. 

Día tras día podemos estar colocando un buen fundamento antes de que llegue el tiempo 
venidero. Mediante la abnegación, practicando el espíritu misionero, llenando 327 nuestra 
vida con todas las buenas obras posibles y procurando así representar a Cristo en carácter 
de modo que ganemos muchas almas para la verdad, tendremos puesta la mirada en el 
galardón. Depende de nosotros si caminamos en la luz, si aprovechamos al máximo cada 
oportunidad y cada privilegio, si crecemos en la gracia y en el conocimiento de nuestro Señor 
Jesucristo, y así haremos las obras de Cristo y nos aseguraremos un tesoro en los cielos (RH 
29-1- 1895). 

 

7. 

Dar a regañadientes es mofarse de Dios.- 

Sería mejor no dar nada que dar a regañadientes, pues si damos de nuestros recursos 
cuando no tenemos el espíritu de dar liberalmente, nos mofamos de Dios. Tengamos en 
cuenta que estamos tratando con Aquel de quien dependemos para cada bendición; con 
Aquel que lee cada pensamiento del corazón, cada propósito de la mente (RH 15-5-1900). 

 

CAPÍTULO 10 

1, 7-8. 

Ver EGW com. Hech. 18:1-3. 
 

4. 

Ver EGW com. 1 Cor. 3:9. 
 

5 (Col. 3: 10). 

Cada facultad debe reflejar la mente divina.- 

Fue algo maravilloso que Dios creara al hombre, que hiciera la mente. La gloria de Dios 
debe ser revelada en la creación del hombre a la imagen de Dios y en su redención. Un alma 
es de más valor que un mundo. Dios creó al hombre para que cada facultad pudiera ser la 
facultad de la mente divina. El Señor Jesucristo es el autor de nuestro ser y es también el 
autor de nuestra redención; y todo el que entre en el reino de Dios desarrollará un carácter 
que es equivalente al carácter de Dios. Nadie puede morar con Dios en el cielo santo sino 
los que tengan su semejanza. Los que han de ser redimidos deberán ser vencedores; han de 



ser nobles, puros, uno con Cristo (Carta 55, 1895). 

Dios el autor de todo pensamiento noble.- 

¿Querrán tomar en cuenta los hombres y las mujeres cómo considera Dios a las criaturas que 
ha creado? El formó la mente del hombre. No producimos un solo pensamiento noble que no 
derive de él. El conoce todos los procesos misteriosos de la mente humana, porque ¿acaso 
no la hizo? Dios comprende que el pecado ha rebajado y degradado al hombre, pero 
contempla con misericordia y compasión, porque ve que Satanás lo tiene en su poder (MS 
56, 1899). 

El poder del intelecto.- 

El intelecto, ennoblecido, purificado, orientado hacia el cielo, es el poder universal para 
vigorizar el reino de Dios. El intelecto pervertido tiene exactamente la influencia opuesta: es 
corruptor del poder humano, confiado para ser multiplicado mediante ferviente trabajo para 
bien. Engaña y destruye. Dios ha dado suficientes cualidades a los hombres para hacerlos 
capaces y sabios, para llevar adelante y representar con gracia y fortaleza las admirables 
obras del Señor delante de todos los que lo aman y guardan sus mandamientos (MS 63, 
1900). 

¿Entregado a quién?- 

Satanás no puede tocar la mente o el intelecto, a menos que se lo entreguemos (MS 17, 
1893). 

El diablo usará vuestra mente si se la entregáis (MS 2, 1893). 
 

CAPÍTULO 11 

Juzgar no es prerrogativa del hombre.- 

El capítulo 11 de 2 Corintios contiene mucha instrucción. Nos revela que los hombres, que 
están expuestos a ver las cosas con ojos humanos pueden cometer muy graves errores si se 
ocupan en una obra que Dios no ha señalado, sino condenado. Esa obra es criticar, subir al 
lugar del juicio y pronunciar sentencia. Cuánto mejor sería para el adelanto espiritual de los 
tales que miraran bien sus propias faltas y defectos de carácter mediante un cuidadoso 
examen de sus propios corazones, que trataran de eliminar de ellos la viga de la manía de 
criticar, de conjeturar maliciosamente, de hablar mal, de dar falso testimonio, de odiar y de 
acusar a los hermanos (MS 142, 1897). 

14 (Mat. 24: 24; Juan 10: 4; ver EGW com. Efe. 6: 10-12). 

Enfrentando el engaño culminante de Satanás.- 

Satanás vino como un ángel de luz en el desierto de la tentación para engañar a Cristo, y él 
no se presenta al hombre en una forma horrible -como a veces se lo representa-, sino como 
un ángel de luz. Vendrá haciéndose pasar por Jesucristo, haciendo grandiosos milagros, y 
los hombres se postrarán y lo adorarán como a Jesucristo. Se nos ordenará adorar a ese ser 
a quien el mundo glorificará como a Cristo. ¿Qué haremos? Decidles que Cristo nos ha 
advertido precisamente contra un enemigo tal, que es el peor adversario del hombre, y que, 
sin embargo, pretende ser Dios; y que cuando Cristo 328 haga su aparición será con poder y 
gran gloria, acompañado por diez mil veces diez mil ángeles y millares de millares, y que 
cuando venga conoceremos su voz (RH 18-12-1888). 

(Mat. 7: 15; 2 Tes. 2: 7-12.) Una prueba infalible.- 



Satanás ha descendido en estos últimos días para operar con todo engaño de iniquidad para 
los que se pierden. Su majestad satánica obra milagros a la vista del falso profeta, delante 
de los hombres, pretendiendo que verdaderamente es Cristo. Satanás da su poder a los que 
lo están ayudando en sus engaños; por lo tanto, los que afirman que tienen el gran poder de 
Dios sólo pueden ser reconocidos por el gran detector: la ley de Jehová. El Señor nos dice 
que si le fuera posible engañaría a los mismos escogidos. El vestido de la oveja parece tan 
real, tan genuino, que sólo se puede reconocer al lobo si recurrimos a la gran norma moral de 
Dios, y allí encontramos que son transgresores de la ley de Jehová (RH 25-8- 1885). 

La preparación del acto final.- 

Este mundo es un teatro. Los actores -los habitantes del mundo- se están preparando para 
desempeñar su parte en el último gran drama. Se pierde de vista a Dios. No hay unidad de 
propósito, con la excepción de grupos de hombres que se unen para lograr sus fines. Dios 
observa las cosas. Se cumplirán sus propósitos en cuanto a sus súbditos rebeldes. El 
mundo no ha sido entregado en las manos de los hombres, aunque Dios esté permitiendo 
que los elementos de confusión y de desorden predominen por un tiempo. Un poder que 
procede de abajo está en acción para causar las últimas grandes escenas del drama, cuando 
venga Satanás como si fuera Cristo y obre con todo engaño de iniquidad en aquellos que se 
están ligando en sociedades secretas. Los que se rinden ante el sentimiento de formar 
[tales] confederaciones están desarrollando los planes del enemigo. El efecto seguirá a la 
causa (Carta 141, 1902). 

(Efe. 6:10-12.) Se necesita constante vigilancia.- 

[Se cita Efe. 6:10-12.] Todo el que se ha alistado bajo el estandarte teñido con la sangre de 
Cristo, ha entrado en una contienda que exige constante vigilancia. Satanás está decidido a 
continuar la lucha hasta el fin. Viene como un ángel de luz, afirma que es Cristo, y engañará 
al mundo; pero su triunfo será corto. Ninguna tormenta ni tempestad puede conmover a 
aquellos cuyos pies están afirmados sobre los principios de verdad eterna. Podrán resistir en 
este tiempo de apostasía casi universal (MS 74, 1903). 

14-15. 

Ver EGW com. Mat. 7:21-23. 

23-30. 

Valor indomable de Pablo.- 

Reconfortaos con el caso del apóstol Pablo. Pasó por muchas pruebas. Era un obrero 
incansable y viajaba constantemente, a veces por regiones inhóspitas, a veces por mar, en 
tormentas y tempestades. Su suerte fue mucho más difícil que la nuestra, pues en los viajes 
de entonces no se contaba con las comodidades que hay ahora. Pero Pablo no permitía que 
nada lo estorbara en su obra (Carta 107, 1904). 

 

CAPÍTULO 12 

1 (Fil. 3: 8). 

Pablo enseñado por el Espíritu Santo.- 

El apóstol Pablo, que había recibido muchas revelaciones del Señor, hacía frente a 
dificultades de diversos orígenes, y en medio de todos sus conflictos y desalientos no perdía 
su fe y confianza en Dios. Su juicio era purificado, refinado, elevado y bajo la unción especial 



 
 
 
 
 

1-4. 

del Espíritu Santo, santificado. Los complots de seres humanos y de enemigos contra él le 
eran un medio de disciplina y educación, y declara que de esa manera ganó la excelencia del 
conocimiento debido a que depositó su confianza en el Señor Jesús.  "Y ciertamente 
-declara-, aun estimo todas las cosas como pérdida por la excelencia del conocimiento de 
Cristo Jesús, mi Señor". ¡Cuán grandemente enriquece este Evangelio el huerto del alma, 
capacitándolo para producir frutos preciosísimos! (Carta 127, 1903). 

La predicación de Pablo tenía poder.- 

Dios ha dado mediante Pablo muchas lecciones admirables para nuestra instrucción. En sus 
visiones Pablo vio muchas cosas que no le es dado al hombre expresar; pero muchas otras 
cosas que vio en las cortes celestiales fueron entretejidas en sus enseñanzas. La verdad 
fulguraba en sus labios como una aguda espada de dos filos. Las impresiones hechas en su 
mente por el Espíritu Santo eran vigorosas y vívidas, y las presentaba a la gente en una 
forma como ningún otro podía presentarlas. Pablo hablaba con demostración del Espíritu y 
con poder (Carta 105, 1901). 

(1 Cor. 9:27.) Pablo permanecía humilde.- 

El apóstol Pablo fue grandemente honrado 329 por Dios, pues fue arrebatado en visión santa 
hasta el tercer cielo, donde contempló escenas cuyas glorias no podrían ser reveladas a los 
mortales; sin embargo, todo esto no lo indujo a jactarse ni a tener confianza propia. 
Comprendía la importancia de una constante vigilancia y de abnegación. Claramente afirma: 
"Golpeo mi cuerpo, y lo pongo en servidumbre, no sea que habiendo sido heraldo para otros, 
yo mismo venga a ser eliminado" (RH 3-5-1881). 

(Fil. 3:12; 1 Tim. 1:15.).- 

Pablo tenía una muy humilde opinión de su propio progreso en la vida cristiana. Dice: "No 
que lo haya alcanzado ya, ni que ya sea perfecto". Habla de sí mismo como el primero de los 
pecadores; sin embargo, Pablo había sido grandemente honrado por el Señor. En visión 
santa había sido arrebatado hasta el tercer cielo y recibido allí revelaciones de la gloria divina 
que no se le permitía dar a conocer (ST 11-1-1883). 

(Rom 16:25; Efe. 3:8-9; Col. 1:26.) Misterios ocultos revelados.- 

Le fueron revelados [a Pablo] misterios que habían estado ocultos durante siglos, y se le dio 
a conocer tanto como pudo recibir de las formas en que actúa Dios y de cómo trata con las 
mentes humanas. El Señor le dijo a Pablo que debía predicar entre los gentiles las 
inescrutables riquezas de Cristo. Debía dar la luz a los gentiles. Este es un misterio que 
había estado oculto durante siglos (ST 30-1-1912). 

4 (cap. 4: 17-18). 

Indescriptibles glorias del cielo.- 

Pablo tuvo una visión del cielo, y al ocuparse de las glorias de allí, lo mejor que podía hacer 
era no tratar de describirlas. Nos dice que ojo no había visto ni oído, ni han subido en 
corazón de hombre, las cosas que Dios ha preparado para los que le aman. De modo que 
podéis llegar al límite de vuestra imaginación, podéis usar vuestras facultades hasta lo 
máximo para que abarquen y consideren el eterno peso de gloria, y sin embargo vuestros 
sentidos limitados, desfallecientes y cansados con el esfuerzo, no pueden captarlo porque 
hay un infinito más allá. Se necesitará de toda la eternidad para desplegar las glorias y 
revelar los preciosos tesoros de la Palabra de Dios (MS 13, 1888). 


	38 2 CORINTIOS 

