
 
 

ROMANOS  
 
 

CAPÍTULO 1 

1. 

El comienzo del apostolado de Pablo.- 

Pablo consideraba que la ocasión cuando fue formalmente ordenado, señalaba el comienzo 
de una nueva e importante época de la obra de su vida. Computaba el comienzo de su 
apostolado en la iglesia cristiana a partir del momento de esa solemne ceremonia, cuando, 
precisamente antes de que comenzara su primer viaje misionero, fue "apartado para el 
Evangelio de Dios" (RH 11-5-1911). 

7-8 (ver EGW com. Hech. 18: 2). 

Una iglesia fuerte en Roma.- 

A pesar de la oposición, veinte años después de la Crucifixión de Cristo había una iglesia 



viva y ferviente en Roma. Esa iglesia era fuerte y fervorosa, y el Señor obraba a favor de ella 
(RH 6-3-1900). 

14 (Mat. 28: 19-20). 

Deudor por haber aceptado a Cristo.- 

¿En qué sentido era Pablo deudor tanto a los judíos como a los griegos? A él le había sido 
dada la comisión tal como es encomendada a cada discípulo de Cristo: "Por tanto, id, y haced 
discípulos a todas las naciones, bautizándolos en el nombre del Padre, y del Hijo, y del 
Espíritu Santo; enseñándoles que guarden todas las cosas que os he mandado; y he aquí yo 
estoy con vosotros todos los días, hasta el fin del mundo". Pablo aceptó esta comisión 
cuando recibió a Cristo. Comprendía que sobre él descansaba la obligación de trabajar por 
todas las clases de hombres: judíos y gentiles, instruidos e iletrados, para los que ocupaban 
cargos elevados y para los de condición más humilde (Carta 262, 1903). 

 

17. 

Una comprensión creciente de la fe.- 

La justicia de Cristo se revela de fe en fe; es decir, de nuestra fe presente a una comprensión 
aumentada de esa fe que obra por el amor y purifica el alma (RH 18-9-1908). 

 

20. 

Ver EGW com. cap. 12:1-2. 
 

20-21 (Hech. 14: 17). 

La naturaleza actúa como un predicador silencioso.- 

El mundo material está bajo el control de Dios. Las leyes que gobiernan toda la naturaleza 
son obedecidas por la naturaleza. Todas las cosas declaran la voluntad del Creador y actúan 
conforme a ella. Las nubes, la lluvia, el rocío, la luz del sol, los aguaceros, el viento, la 
tormenta, todo está bajó la supervisión de Dios y rinde obediencia implícita a Aquel que los 
utiliza. La diminuta espiga se abre paso a través de la tierra: primero hierba, luego espiga, 
después grano lleno en la espiga. El Señor usa a éstos, sus siervos obedientes, para que 
cumplan su voluntad. El fruto se ve primero en el brote que contiene la futura pera, el futuro 
durazno o la futura manzana; y el Señor les da crecimiento en la debida sazón, porque no se 
oponen a la acción divina; no se oponen a las órdenes de lo que él dispone. Sus obras, tal 
como se ven en el mundo natural, no se comprenden ni aprecian ni siquiera 290 a medias. 
Esos predicadores silenciosos enseñarían sus lecciones a los seres humanos, si ellos sólo 
fueran oidores atentos (Carta 131, 1897). 

20-25 (Sal. 19: 1-3; Hech. 17: 22-29; 1 Cor. 1: 21; Col. 2: 9; Heb. 1: 3). 

La naturaleza es una revelación imperfecta.- 

La más difícil y humillante lección que el hombre debe aprender es su propia incapacidad si 
depende de la sabiduría humana, y el seguro fracaso de sus propios esfuerzos para leer 
correctamente la naturaleza. El pecado ha oscurecido su visión, y por sí mismo no puede 
interpretar la naturaleza sin colocarla por encima de Dios. No puede percibir a Dios en ella ni 
a Jesucristo, a quien él ha enviado. Está en la misma situación en que estuvieron los 
atenienses que erigían sus altares para el culto de la naturaleza. Pablo, de pie en medio del 
Areópago, presentó delante de la gente de Atenas la majestad del Dios viviente en contraste 
con su culto idólatra. [Se cita Hech. 17: 22-29.] 



Los que tienen un verdadero conocimiento de Dios no llegarán a cegarse con las leyes de la 
materia o las funciones de la naturaleza hasta el punto de pasar por alto o negarse a 
reconocer la acción continua de Dios en la naturaleza. La naturaleza no es Dios, ni nunca 
fue Dios. La voz de la naturaleza testifica de Dios, pero la naturaleza no es Dios. Como 
actúa creada por él, sencillamente da testimonio del poder de Dios. La Deidad es la autora 
de la naturaleza. El mundo natural tiene en sí mismo únicamente el poder que Dios le da. 

Hay un Dios personal: el Padre; hay un Cristo personal: el Hijo. [Se cita Heb. 1: 1-2; Sal. 19: 
1- 3.]... 

Los antiguos filósofos se enorgullecían de su conocimiento superior. Leamos cómo 
comprendía esto el apóstol inspirado. "Profesando ser sabios -dice él- se hicieron necios, y 
cambiaron la gloria del Dios incorruptible en semejanza de hombre corruptible, de aves, de 
cuadrúpedos y de reptiles... Cambiaron la verdad de Dios por la mentira, honrando y dando 
culto a las criaturas antes que al Creador". El mundo no puede con su sabiduría humana 
conocer a Dios. Sus sabios obtienen un conocimiento imperfecto de Dios que toman de sus 
obras creadas, y después, en su necedad, exaltan la naturaleza y las leyes de la naturaleza 
por encima del Dios de la naturaleza. Los que no tienen un conocimiento de Dios por la 
aceptación de la revelación que él ha hecho de si mismo en Cristo, obtendrán sólo un 
conocimiento imperfecto de él en la naturaleza; y ese conocimiento, lejos de hacer que todo 
el ser esté en conformidad con la voluntad divina, convertirá a los hombres en idólatras. 
Profesando ser sabios, se harán necios. 

Los que piensan que pueden obtener un conocimiento de Dios sin contar con su 
Representante, de quien la Palabra declara que es "la imagen misma de su sustancia", 
necesitarán hacerse necios en su propia opinión antes de que puedan ser sabios. Es 
imposible lograr un perfecto conocimiento de Dios proveniente sólo de la naturaleza, pues la 
naturaleza misma es imperfecta. Esta no puede en su imperfección representar a Dios, no 
puede revelar el carácter de Dios en la perfección moral que tiene. Pero Cristo vino como un 
Salvador personal para el mundo. Representó a un Dios personal. Como un Salvador 
personal, ascendió a lo alto; y vendrá otra vez así como ascendió al cielo: como un Salvador 
personal. Es la imagen misma de la persona del Padre. "En él habita corporalmente toda la 
plenitud de la Deidad" (RH 811-1898). 

 

CAPÍTULO 2 

4 (Hech. 5: 31). 

El arrepentimiento, las primicias de la obra del Espíritu.- 

El arrepentimiento por el pecado es las primicias de la obra del Espíritu Santo en la vida. Es 
el único proceso mediante el cual la pureza infinita refleja la imagen de Cristo en sus súbditos 
redimidos. En Cristo habita toda plenitud. La ciencia que no está en armonía con él, no tiene 
valor. El nos enseña a contar todas las cosas como pérdida por la excelencia del 
conocimiento de Cristo Jesús, nuestro Señor. Este conocimiento es la ciencia más elevada 
que pueda alcanzar hombre alguno (MS 28, 1905). 

(Juan : 26.) El Espíritu presenta verdades del Antiguo y del Nuevo Testamento.- 

La obra del Espíritu Santo al hacer que los hombres se arrepientan, no es revelar nuevas 
verdades, sino presentar ante la mente las preciosas lecciones que Cristo ha dado en el 
Antiguo y en el Nuevo Testamento, y grabar en la conciencia esas mismas lecciones (MS 32, 
1900). 



6. 

Ver EGW com. Gál. 6: 7-8. 
 

24-29. 

Ver EGW com. Hech. 15: 1, 5. 291 
 

CAPÍTULO 3 

19 (Mat. 27: 21; 2 Cor. 5: 10; Jud. 15; Apoc. 20: 12-13). 

Los harapientos jirones del razonamiento humano.- 

Todo el mundo está condenado frente a la gran norma moral de justicia. Cada alma que ha 
vivido en la tierra recibirá su sentencia en el gran día del juicio de acuerdo con sus hechos, si 
han sido buenos o malos según la luz de la ley de Dios. Cada boca enmudecerá cuando la 
cruz, con su Víctima agonizante, sea presentada y sea comprendido su verdadero sentido en 
cada mente que ha estado cegada y corrompida por el pecado. Los pecadores estarán 
condenados ante la cruz, con su Víctima misteriosa agobiada bajo la carga infinita de las 
transgresiones humanas. ¡Cuán rápidamente desaparecerá cada subterfugio, cada excusa 
mentirosa! La apostasía humana aparecerá en su carácter aborrecible. Los hombres verán 
cuál ha sido su elección. Entonces comprenderán que han elegido a Barrabás en lugar de 
Cristo, el Príncipe de paz. 

El misterio de la encarnación y de la crucifixión se entenderá claramente, pues, será 
presentado delante de los ojos de la mente, y cada alma condenada leerá cuál ha sido el 
carácter de su rechazo de la verdad. Todos entenderán que se separaron de la verdad por 
aceptar las tergiversaciones y seductoras mentiras de Satanás en vez de "toda palabra que 
sale de la boca de Dios". Leen la proclama: "Tú, oh hombre, has preferido estar bajo la 
bandera del gran rebelde, Satanás, y al hacerlo te has destruido a ti mismo". Cualquiera 
haya sido el talento concedido; cualquiera haya sido la supuesta sabiduría, el que rechaza la 
verdad no puede volverse a Dios. La puerta está cerrada como lo estuvo la puerta del arca 
en el día de Noé. 

Los grandes hombres de la tierra entenderán entonces que han entregado la mente y el 
corazón a filosofías engañosas que halagaban el corazón carnal. La esperanza y la gracia y 
todo aliciente posible habían sido ofrecidos por Aquel que los amaba y dio su vida por ellos, 
para que todo aquel que en él cree no se pierda mas tenga vida eterna, pero ellos rechazaron 
el amor de Dios. Sus orgullosas opiniones, sus razonamientos humanos fueron ensalzados; 
se conceptuaron capaces para entender por sí mismos los misterios divinos, y pensaban que 
sus facultades para discriminar eran lo bastante sólidas para discernir la verdad por sí solos. 
Fueron fáciles víctimas de las sutilezas de Satanás, pues él les presentaba errores sutiles 
mediante filosofías humanas que causan infatuación en la mente de los hombres. Se 
apartaron de la fuente de toda sabiduría y rindieron culto al intelecto. Criticaron el mensaje y 
a los mensajeros de Dios, y los descartaron por estar debajo de sus altivas ideas humanas. 
Ridiculizaron las invitaciones de la misericordia, negaron la divinidad de Jesucristo y se 
mofaron de la idea de que hubiera existido antes de que tomara la naturaleza humana. Pero 
los harapientos jirones del razonamiento humano resultarán ser tan solo como cuerdas de 
arena en el gran día de Dios (ST 7-3-1895). 

Los impíos sentirán la agonía de la cruz.- 

Los que rechazan la misericordia tan liberalmente ofrecida, aún tendrán que conocer el valor 



de lo que han despreciado. Sentirán la agonía que Cristo soportó en la cruz para comprar la 
redención de todos los que la acepten. Y entonces se darán cuenta de lo que han perdido: la 
vida eterna y la herencia inmortal (RH 4-9-1883). 

(Mat. 7: 23; 27: 40, 42; Rom. 14: 11; Jud. 15; Apoc. 1: 7; 6: 15-17.) 

Indescriptible confusión de los impíos.- 

Cuando los pecadores sean obligados a contemplar a Aquel que revistió su divinidad con 
humanidad, y que todavía tiene esa apariencia exterior, su confusión es indescriptible. Las 
escamas caen de sus ojos, y ven lo que antes no habían visto. Comprenden lo que podrían 
haber sido si hubieran recibido a Cristo y si hubieran aprovechado la oportunidad que se les 
concedió. Ven la ley que ellos menospreciaron, ensalzada así como es ensalzado el trono de 
Dios. Ven que Dios mismo reverencia su ley. 

¡Qué sentimiento será ése! ¡No hay pluma que pueda describirlos! Quedará al descubierto la 
culpabilidad acumulada del mundo, y se oirá la voz del Juez que dirá a los impíos: "Apartaos 
de mí, hacedores de maldad". 

Entonces los que traspasaron a Cristo recordarán cómo menospreciaron su amor y abusaron 
de su compasión; como prefirieron a Barrabás -ladrón y asesino- en lugar de él; cómo 
coronaron con espinas al Salvador e hicieron que fuera azotado y crucificado; cómo, en la 
agonía de la muerte en la cruz, se mofaron de él diciendo: "Descienda ahora de la cruz, y 
creeremos en él...; a otros salvó, a sí mismo no se puede salvar". Les parecerá 292 oír de 
nuevo la voz de súplica de él. Cada expresión de ruego vibrará tan claramente en sus oídos 
como cuando el Salvador les hablaba. Cada acto de insulto y burla dirigido a Cristo será tan 
fresco en su memoria como cuando sucedían los actos satánicos. 

Clamarán a las rocas y a las montañas que caigan sobre ellos y los oculte, del rostro de 
Aquel que está sentado en el trono de la ira del Cordero. "La ira del Cordero", de Aquel que 
siempre se mostró lleno de ternura,, paciencia y magnanimidad, quien, habiéndose entregado 
como la víctima propiciatoria, fue llevado como oveja al matadero para salvar a los pecadores 
de la condenación que ahora cae sobre ellos porque no permitieron que él quitara su 
culpabilidad (RH 18-6-1901). 

19-28 (Gál 2: 16-17; 3: 10-13, 24). 

La ley no tiene virtudes salvadoras.- 

Exhortaría a todos, los que quieren ganar el cielo que tengan cuidado. No dediquéis vuestro 
precioso tiempo de gracia a coser hojas de higuera para cubrir la desnudez que es el 
resultado del pecado. Cuando miréis el gran espejo moral del Señor, su santa ley, su norma 
de carácter, ni por un momento supongáis que puede limpiaros. No hay virtudes salvadores 
en la ley. Ella no puede perdonar al transgresor. Debe imponerse el castigo. El Señor no 
salva a los pecadores, aboliendo su ley, el fundamento de su gobierno en el cielo y en la 
tierra. El castigo fue soportado por el Sustituto del pecador. No es que Dios sea cruel e 
inmisericorde y Cristo tan misericordioso, que murió en la cruz del Calvario, en medio de dos 
ladrones, para abolir una ley tan arbitraria que debía ser quitada. El trono de Dios no puede 
tolerar una mancha de crimen, una mancha de pecado. En los concilios del ciclo, antes de 
que el mundo fuera creado, el Padre y el Hijo convinieron en que si el hombre se tornaba 
desleal a Dios, Cristo -uno con el Padre- tomaría el lugar del transgresor y sufriría el justo 
castigo que debía caer sobre él (MS 145, 1897). 

(Cap. 5:1.) "Esto es justificación por la fe".- 

Cuando el pecador arrepentido, contrito delante de Dios, discierne la expiación de Cristo en 



su favor y acepta esa expiación como su única esperanza en esta vida y en la vida futura, sus 
pecados son perdonados. Esto es justificación por la fe. Cada alma creyente debe amoldar 
eternamente su voluntad con la voluntad de Dios y mantenerse en un estado de 
arrepentimiento y contrición, ejerciendo fe en los méritos expiatorios del Redentor y 
avanzando de fortaleza en fortaleza, de gloria en gloria. 

Perdón y justificación son una y la misma cosa. El creyente pasa mediante la fe de la 
condición de rebelde, hijo del pecado y de Satanás, a la condición de leal súbdito de Cristo 
Jesús; no por una bondad inherente, sino porque Cristo lo recibe como a su hijo por 
adopción. El pecador recibe el perdón de sus, pecados porque esos pecados son llevados 
por su Sustituto y Fiador. El Señor habla a su Padre celestial, y le dice: "Este es mi hijo, lo 
indulto de su condena de muerte dándole mi póliza de seguro de vida -vida eterna-, porque 
he ocupado su lugar y sufrí por sus pecados. Es plenamente mi amado hijo". El hombre 
perdonado y revestido con las bellas vestiduras de la justicia de Cristo, está de este modo sin 
falta delante de Dios. 

El pecador quizá yerre, pero no es desechado sin misericordia; sin embargo, su única 
esperanza es arrepentirse ante Dios y tener fe en el Señor Jesucristo. Es prerrogativa del 
Padre perdonar nuestras transgresiones y nuestros pecados, porque Cristo tomó sobre sí 
nuestra culpa y nos ha indultado dándonos su propia justicia. Su sacrificio satisface 
plenamente las demandas de la justicia. 

Justificación es lo opuesto a condenación. La ilimitada misericordia de Dios se aplica a los 
que son completamente indignos. El perdona las transgresiones y los pecados debido a 
Jesús, quien se ha convertido en la propiciación por nuestros pecados. El transgresor 
culpable es puesto en gracia delante de Dios mediante la fe en Cristo, y entra en la firme 
esperanza de vida eterna (MS 21, 1891). 

Una señal para el mundo.- 

La justificación por la fe en Cristo se manifestará en la transformación del carácter. Esta es 
para el mundo la señal de la verdad de las doctrinas que profesamos. La evidencia diaria de 
que somos una iglesia viviente se ve en el hecho de que practicamos la Palabra. Un 
testimonio viviente se manifiesta al mundo en una acción cristiana consecuente. 

Ese testimonio declara a un mundo apóstata que hay un pueblo que cree que nuestra 
seguridad reside en aferramos a la Biblia. Este testimonio es una distinción inconfundible 
frente al testimonio, de la gran iglesia apóstata, que acepta la sabiduría y autoridad humanas 
en lugar de la sabiduría de Dios (Carta 83, 1896). 293 

 

20. 

Ver EGW com. 1 Juan 3:4. 
 

20-31 (Gál. 6: 14; Efe. 2: 8-9; Tito 3: 5; Heb. 7: 25; Apoc. 22: 17). 

Estudiad la expiación con corazones humildes.- 

Nadie adopte la posición limitada y estrecha de que algunas de las obras del hombre pueden 
ayudar en lo más ínfimo a liquidar la deuda de su transgresión. Este es un engaño fatal. Si 
deseáis entender esto, debéis cesar de rumiar vuestras ideas favoritas, y estudiar la 
expiación con corazón humilde. 

Este tema se comprende en forma tan confusa, que miles y más miles que pretenden ser hijos 
de Dios son hijos del maligno, porque quieren depender de sus propias obras. Dios siempre 
demanda buenas obras, la ley las demanda; pero como el hombre entró en pecado, donde 
sus obras no tenían valor, sólo puede valer la justicia de Cristo. Cristo puede salvar hasta lo 



sumo porque siempre vive para interceder por nosotros. 

Todo lo que el hombre puede posiblemente hacer para su propia salvación, es aceptar la 
invitación: "El que quiera, tome del agua de la vida gratuitamente". No hay pecado que el 
hombre pueda cometer que no haya sido pagado en el Calvario. De esa manera la cruz 
ofrece continuamente al pecador, en fervientes exhortaciones, una expiación plena (MS 50, 
1900). 

24-26 (ver EGW com. cap. 5: 11). 

El Padre queda completamente satisfecho.- 

La expiación que Cristo ha hecho para nosotros es completa y plenamente satisfactoria para 
el Padre. Dios puede ser justo, y sin embargo el justificador de los creyentes (MS 28, 1905). 

(Cap. 5: 1.) La justificación significa perdón completo.- 

[Se cita Rom. 3:24-26.] Aquí se presenta la verdad en términos claros. Esta misericordia y 
bondad es completamente inmerecida. La gracia de Cristo justifica gratuitamente al pecador 
sin méritos o derechos suyos. La justificación es un perdón pleno y completo del pecado. Un 
pecador es perdonado en el mismo momento en que acepta a Cristo por la fe. Se le atribuye 
la justicia de Cristo, y no debe dudar más de la gracia perdonadora de Dios. 

En la fe no hay nada que la convierta en nuestro salvador. La fe no puede quitar nuestra 
culpa. Cristo es el poder de Dios para salvación a todos los que creen. La justificación se 
recibe mediante los méritos de Jesucristo; él ha pagado el precio de la redención del pecado; 
sin embargo, sólo mediante la fe en su sangre es como Jesús puede justificar al creyente. 

El pecador no puede depender de sus propias buenas obras como un medio de justificación. 
Debe llegar hasta el punto donde renuncia a todos sus pecados y acepta un grado tras otro 
de luz a medida que brillen sobre su sendero. Por la fe sencillamente echa mano de la 
provisión amplia y gratuita hecha por la sangre de Cristo. Cree en las promesas de Dios, las 
cuales mediante Cristo son hechas para él santificación, justificación y redención. Y si sigue 
a Jesús caminará humildemente en la luz, regocijándose en ésta y difundiéndola a otros. Ya 
justificado por la fe, marcha gozoso en su obediencia durante toda su vida. Paz con Dios es 
el resultado de lo que Cristo es para él. Las almas que están sujetas a Dios, que lo honran y 
que son hacedoras de su Palabra, recibirán iluminación divina. En la preciosa Palabra de 
Dios hay pureza y elevación, y también belleza que no pueden alcanzar las más elevadas 
facultades del hombre a menos que se reciba la ayuda de Dios (ST 19-5-1898). 

(Sal. 18:35; 85:10; 89:14; Apoc. 4:3; ver EGW com. Juan 3:16.) La mezcla de juicio y 

misericordia.- 

Así como el arco iris se forma en las nubes por la combinación de la luz del sol y de la lluvia, 
así también el arco iris que rodea el trono representa el poder combinado de la misericordia y 
la justicia. No sólo debe sostenerse la justicia, pues esto eclipsaría la gloria del arco iris de la 
promesa que está encima del trono; el hombre sólo podría ver la penalidad de la ley. Si no 
hubiese justicia ni castigo, no habría estabilidad en el gobierno de Dios. 

La mezcla de juicio y misericordia es lo que hace la salvación plena y completa. La 
combinación de los dos es lo que nos induce, a medida que contemplamos al Redentor del 
mundo y la ley de Jehová, a exclamar: "Tu benignidad me ha engrandecido". Sabemos que 
el Evangelio es un sistema perfecto y completo que revela la inmutabilidad de la ley de Dios. 
Inspira el corazón con esperanza y con amor hacia Dios. La misericordia nos invita a entrar 
por las puertas en la ciudad de Dios, y la justicia es inmolada para conceder a cada alma 
obediente plenos privilegios como miembro de la familia real, hijo del Rey celestial. 



Si fuéramos defectuosos de carácter, no podríamos pasar por las puertas que la misericordia 
ha 294 abierto para el obediente, pues la justicia está a la entrada y exige santidad y pureza 
en todos los que quieran ver a Dios. Si la justicia fuera extinguida, y si fuera posible que la 
misericordia divina abriera las puertas a todo el género humano sin tener en cuenta el 
carácter, habría en el cielo una condición peor de descontento y rebelión que la que hubo 
antes de que Satanás fuera expulsado. Se quebrantarían la paz, la felicidad y la armonía del 
cielo. El traslado de la tierra al cielo no cambiará los caracteres de los hombres; la felicidad 
de los redimidos en el cielo es el resultado de los caracteres formados en esta vida a 
semejanza de la imagen de Cristo. Los santos en el ciclo primero habrán sido santos en la 
tierra. 

La salvación para el hombre que Cristo ganó con un sacrificio tan grande, es la única que 
tiene valor, es la que nos salva del pecado: la causa de todas las calamidades y desgracias 
de nuestro mundo. La misericordia ofrecida al pecador constantemente lo está atrayendo a 
Jesús. Si responde y acude arrepentido y confesando sus pecados, si con fe se aferra a la 
esperanza puesta ante él por el Evangelio, Dios no despreciará al corazón quebrantado y 
contrito. De esta manera no es debilitada la ley de Dios, sino que se quebranta el poder del 
pecado y el cetro de la misericordia se extiende al pecador penitente (Carta 11, 1890). 

24-28 (ver EGW com. Gál. 2: 16; 1 Tes. 4: 3). 

Especulaciones en cuanto a la justificación por la fe.- 

Muchos cometen el error de tratar de definir minuciosamente los delicados matices de 
distinción entre justificación y santificación. Para la definición de esos dos términos con 
frecuencia recurren a sus propias ideas y especulaciones. ¿Por qué tratar de ser más 
minucioso de lo que es la Inspiración acerca de la cuestión vital de la justificación por la fe? 
¿Por qué tratar de resolver el problema de cada diminuto matiz, como si la salvación del alma 
dependiera de que todos tengan exactamente su modo de ver este asunto? No todos pueden 
ver el mismo enfoque (MS 21, 189l). 

 

25. 

Ver EGW com. cap. 7: 12. 

27. 

Ver EGW com. Efe. 2: 8-9 

28. 

Ver EGW com. cap. 4: 3-4. 
 

31 (cap. 6: 15; 1 Sam. 15: 22; Apoc. 22: 14; ver EGW com. 2 Cor. 3: 7-18; Efe. 2: 
14-16; Apoc. 2: 6). 

La norma de Dios no ha cambiado.- 

El Evangelio de las buenas nuevas. no debía ser interpretado como algo que permite que los 
hombres vivan en continua rebelión contra Dios, transgrediendo su ley justa y santa. Los que 
pretenden entender las Escrituras, ¿por qué no pueden ver que el requisito de Dios bajo la 
gracia es exactamente el mismo que impuso en el Edén: perfecta obediencia a su ley? En el 
juicio Dios preguntará a los que dicen ser cristianos: ¿por qué afirmasteis creer en mi Hijo 
pero continuasteis transgrediendo mi ley? ¿Quién exigió esto de vuestras manos: hollar mis 
regias de justicia?  "Ciertamente el obedecer es mejor que los sacrificios, y el prestar 



atención que la grosura de los carneros". El Evangelio del Nuevo Testamento no es la norma 
del Antiguo Testamento, rebajada para llegar hasta el pecador y salvarlo en sus pecados. 
Dios pide obediencia de todos sus súbditos, obediencia completa a todos sus mandamientos. 
Ahora, como siempre, demanda perfecta justicia como el único título para el cielo. Cristo es 
nuestra esperanza y nuestro refugio. Su justicia sólo es atribuida al obediente. Aceptémosla 
por fe para que el Padre no encuentre ningún pecado en nosotros. Pero los que han 
quebrantado la santa ley no tendrán derecho a pedir esa justicia. ¡Ojalá pudiéramos 
contemplar la inmensidad del plan de salvación como hijos obedientes de todos los 
requerimientos de Dios, creyendo que tenemos paz con Dios por medio de Jesucristo, 
nuestro sacrificio expiatorio! (RH 21-9-1886). 

(1 Juan 2:4.) La fe manifestada por obras de obediencia.- 

Dios exige en este tiempo precisamente lo que demandó de la santa pareja en el Edén: 
perfecta obediencia a sus mandatos. Su ley permanece inmutable en todos los siglos. La 
gran norma de justicia presentada en el Antiguo Testamento no es rebajada en el Nuevo 
Testamento. La obra del Evangelio no es debilitar las exigencias de la santa ley de Dios, 
sino elevar a los hombres hasta el punto donde puedan guardar sus preceptos. 

La fe en Cristo que salva el alma no es lo que presentan muchos. "Cree, cree -es su clamor-; 
solamente cree en Cristo y serás salvo. Eso es todo lo que tienes que hacer". La verdadera 
fe confía plenamente en Cristo para la salvación, pero al mismo tiempo inducirá a una 
perfecta conformidad con la ley de Dios. La fe se manifiesta mediante las obras. Y el apóstol 
Juan declara: "El que 295 dice: Yo le conozco, y no guarda sus mandamientos, el tal es 
mentiroso" (RH 5-10-1886). 

¿Desunir la ley y el Evangelio?- 

El enemigo siempre ha trabajado para desunir la ley y el Evangelio; pero ellos van tomados 
de la mano (MS 11, 1893). 

Honramos tanto al Padre como al Hijo cuando hablamos acerca de la ley. El Padre nos dio la 
ley, y el Hijo murió para magnificarla y hacerla honorable (MS 5, 1885). 

Es imposible que exaltemos la ley de Jehová a menos que nos aferremos de la justicia de 
Jesucristo (MS 5, 1889). 

La ley de Jehová es el árbol; el Evangelio son los capullos fragantes y el fruto que da (Carta 
119, 1897). 

 

CAPÍTULO 4 

3-5 (cap. 3: 28; 5: 1; Efe. 2: 8). 

LA fe se aferra de la justicia de Cristo.- 

La fe es la condición que Dios ha visto conveniente para prometer perdón a los pecadores, 
no porque haya virtud alguna en la fe por la cual se merezca la salvación, sino porque la fe 
puede aferrarse a los méritos de Cristo, el remedio proporcionado para el pecado. La fe 
puede presentar la perfecta obediencia de Cristo en vez de la transgresión y la apostasía del 
pecador. Cuando el pecador cree que Cristo es su Salvador personal, entonces, de acuerdo 
con sus infalibles promesas, Dios le perdona su pecado y lo justifica gratuitamente. El alma 
arrepentida se da cuenta de que su justificación es posible porque Cristo, como su Sustituto y 
Fiador, ha muerto por ella, es su expiación y justificación. 

"Creyó Abrahán a Dios, y le fue contado por justicia. Pero al que obra, no se le cuenta el 
salario como gracia, sino como deuda; mas al que no obra, sino cree en Aquel que justifica al 



impío, su fe le es contada por justicia". justicia es obediencia a la ley. La ley demanda 
justicia, y ésta es la deuda que el pecador tiene con la ley, pero es incapaz de pagarla. La 
única forma en que puede obtener la justicia es por medio de la fe. Por fe puede presentar 
ante Dios los méritos de Cristo, y el Señor acredita la obediencia de su Hijo a la cuenta del 
pecador. La justicia de Cristo es aceptada en lugar del fracaso del hombre, y Dios recibe, 
perdona y justifica al alma arrepentida y creyente, la trata como si fuera justa y la ama como 
ama a su Hijo. De esta manera la fe es contada por justicia (RH 4-11-1890). 

 

CAPÍTULO 5 

1 (cap. 3: 19-28; 4: 3-5; Gál. 2: 16; Heb. 11: 1; ver EGW com. Gál. 5: 6). 

Fe: el medio, no el fin.- 

La fe no es el fundamento de nuestra salvación, sino la gran bendición: el ojo que ve, el oído 
que oye, los pies que corren, la mano que se aferra; es el medio, no el fin. Si Cristo dio su 
vida para salvar a los pecadores, ¿por qué no he de apoderarme de esa bendición? Mi fe se 
aferra de ella, y de ese modo mi fe es la certeza de las cosas que se esperan, la convicción 
de las cosas que no se ven. De modo que en reposo y creyendo, tengo paz con Dios por 
medio del Señor Jesucristo (Carta 329a, 1905). 

(2 Cor. 5: 7.) La fe no es un sentimientos.- 

Fe y sentimiento son tan diferentes como el este del oeste. La fe no depende de 
sentimientos. Debemos clamar fervientemente a Dios con fe, tengamos o no sentimientos, y 
después debemos vivir nuestras oraciones. Nuestra seguridad y evidencia es la Palabra de 
Dios, y después de que hemos pedido, debemos creer sin dudar. Te alabo, oh Dios, te alabo. 
Tú no me has faltado en el cumplimiento de tu palabra. Tú te has revelado a mí, y yo soy 
tuya para hacer tu voluntad (Carta 7, 1892). 

La sencillez y el poder de la fe.- 

La fe es sencilla en su acción y poderosa en sus resultados. Muchos cristianos, que tienen 
un conocimiento de la sagrada Palabra y creen en su verdad, fallan en la confianza infantil 
que es esencial para la religión de Jesús. No alcanzan a otros con ese toque peculiar que 
produce la virtud de curar el alma (Redemption: The Miracles of Christ, p. 97). 

11 (cap. 3: 24-26). 

Un remedio divino para el pecado.- 

La expiación de Cristo no es simplemente una forma capaz de hacer que sean perdonados 
nuestros pecados: es un remedio divino para la curación de las transgresiones y la 
restauración de la salud espiritual; es el medio ordenado por el cielo por el cual la justicia de 
Cristo puede estar no sólo sobre nosotros, sino en nuestros corazones y caracteres (Carta 
406, 1906). 

12-19 (Mat. 4: 1-11; 1 Cor. 15: 22, 45; Fil. 2: 5-8; Heb. 2: 14-18; 4: 15). 

Fortaleza al cooperar con Dios.- 

[Se cita Rom. 5: 12, 18-19.] El apóstol contrasta la desobediencia de 296 Adán y la plena y 
completa obediencia de Cristo. ¡Pensad en lo que la obediencia de Cristo significa para 
nosotros! Significa que con la fortaleza de él nosotros también podemos obedecer. Cristo 
fue un ser humano. Sirvió a su Padre celestial con toda la fortaleza de su naturaleza 
humana. Tiene una naturaleza doble: es, al mismo tiempo, humana y divina. Es tanto Dios 



como hombre. 

Cristo vino a este mundo para mostrarnos lo que Dios puede hacer y lo que nosotros 
podemos hacer en cooperación con Dios. Fue al desierto en la carne humana para ser 
tentado por el enemigo. Sabe lo que es tener hambre y sed. Conoce las debilidades y 
flaquezas de la carne. Fue tentado en todo como nosotros somos tentados. 

Nuestro rescate ha sido pagado por nuestro Salvador. Nadie necesita estar esclavizado por 
Satanás: Cristo está ante nosotros como nuestro ejemplo divino, nuestro ayudador todo 
poderoso. Hemos sido comprados por un precio que es imposible de calcular. ¿Quién puede 
medir la bondad y misericordia del amor redentor? (MS 76, 1903). 

Cristo un ser moral libre.- 

El segundo Adán era un ser moral libre, responsable por su conducta. Rodeado por 
influencias intensamente sutiles y engañosas, estuvo en una condición mucho menos 
favorable que el primer Adán para vivir una vida sin pecado; sin embargo, en medio de los 
pecadores resistió toda tentación a pecar, y mantuvo su inocencia. Siempre estuvo sin 
pecado (SW 29-9- 1903). 

El hombre en una condición ventajosa con Dios.- 

Los hombres están emparentados con el primer Adán, y por lo tanto no reciben de él sino 
culpa y sentencia de muerte; pero Cristo entra en el terreno donde cayó Adán, y pasa sobre 
ese terreno soportando todas las pruebas en lugar del hombre. Al salir sin mancha de la 
prueba, redimió el vergonzoso fracaso y la oprobioso caída de Adán. Esto coloca al hombre 
en una condición ventajosa ante Dios; lo coloca donde, mediante la aceptación de Cristo 
como su Salvador, llega a ser participante de la naturaleza divina. Así llega a relacionarse 
con Dios y Cristo (Carta 68, 1899). 

 

CAPÍTULO 6 

1-4 (Mat. 28: 19; 2 Ped. 1: 2, 5-7). 

El bautismo es un compromiso mutuo.- 

En el bautismo somos entregados al Señor como un vaso que va a ser usado. El bautismo es 
el más solemne renunciamiento al mundo. Por la profesión de fe que se hace, el yo queda 
muerto a una vida de pecado. Las aguas cubren al candidato, y en la presencia de todo el 
universo celestial se hace el compromiso mutuo. El hombre es puesto en su tumba líquida en 
el nombre del Padre, del Hijo y del Espíritu Santo, sepultado con Cristo en el bautismo y 
levantado del agua para vivir la vida nueva de lealtad a Dios. Las tres grandes potestades 
del cielo son testigos; son invisibles, pero están presentes. 

En el primer capítulo de la Segunda Epístola de Pedro se presenta la obra progresiva en la 
vida cristiana. Todo el capítulo es una lección de profunda importancia. Si el hombre al 
adquirir las gracias cristianas obra según el plan de crecimiento, Dios se ha comprometido a 
obrar en favor deI hombre según el plan de multiplicación. "Gracia y paz os sean 
multiplicadas, en el conocimiento de Dios y de nuestro Señor Jesús". La obra es trazada 
frente a cada alma que ha confesado su fe en Jesucristo mediante el bautismo, y se ha 
convertido en un receptáculo de la promesa que procede de las tres personas de la divinidad: 
el Padre, el Hijo y el Espíritu Santo (MS 57, 1900). 

Fidelidad a nuestros votos bautismales.- 

La fidelidad a nuestros votos bautismales da al corazón la preparación necesaria para salvar 
almas (RH 26-5-1904). 



(2 Cor. 6: 17- 18; 7: 1; Col. 3: 1.) La señal de Dios recibida por el bautismo.- 

Cristo hizo del bautismo la entrada a su reino espiritual. Ha hecho de esto una condición 
positiva con la cual deben cumplir todos los que desean ser reconocidos como que están bajo 
la autoridad del Padre, el Hijo y el Espíritu Santo. Los que reciben el rito del bautismo, hacen 
por lo mismo una declaración pública de que han renunciado al mundo y se han convertido 
en miembros de la familia real, hijos del Rey celestial. 

Los que hagan esto deberán considerar como secundarias todas las cosas mundanales ante 
sus nuevas relaciones. Públicamente han declarado que no vivirán más en el orgullo y la 
complacencia propia. Cristo ordena a los que reciben este rito que recuerden que están 
obligados por un solemne pacto a vivir para el Señor. Deben usar para él todas las 
facultades que les han sido confiadas, estando 297 siempre conscientes de que llevan la 
señal de obediencia divina al día de reposo del cuarto mandamiento, que son súbditos del 
reino de Cristo, participantes de la naturaleza divina. Deben rendir todo lo que tienen y todo 
lo que son a Dios, y emplear todos sus dones para la gloria del nombre divino. 

Los que son bautizados en el triple nombre del Padre, del Hijo y del Espíritu Santo, en el 
mismo comienzo de su vida cristiana declaran públicamente que han aceptado la invitación: 
"Salid de en medio de ellos, y apartaos, dice el Señor, y no toquéis lo inmundo; y yo os 
recibiré, y seré para vosotros por Padre, y vosotros me seréis por hijos e hijas, dice el Señor 
Todopoderoso". "Amados, puesto que tenemos tales promesas, limpiémonos de toda 
contaminación de carne y de espíritu, perfeccionando la santidad en el temor de Dios". "Si, 
pues, habéis resucitado con Cristo, buscad las cosas de arriba, donde está Cristo sentado a 
la diestra de Dios". 

Los que han recibido la señal mediante el bautismo, presten atención a estas palabras, 
recordando que el Señor ha colocado sobre ellos su firma para declarar que son sus hijos e 
hijas. 

El Padre, el Hijo y el Espíritu Santo, poderes infinitos y omniscientes, reciben a aquellos que 
verdaderamente entran en la relación de pacto con Dios. Ellos están presentes en cada 
bautismo para recibir a los candidatos que han renunciado al mundo y han recibido a Cristo 
en el templo del alma. Esos candidatos han entrado en la familia de Dios y sus nombres 
están escritos en el libro de la vida del Cordero (MS 271/2, 1900). 

Una puerta de comunicación con el cielo.- 

En nuestro bautismo nos comprometemos a romper toda relación con Satanás y sus 
instrumentos, y a poner corazón, mente y alma en la obra de extender el reino de Dios. Todo 
el delo está en acción para este propósito. El Padre, el Hijo y el Espíritu Santo se han 
comprometido a cooperar con los instrumentos humanos santificados. Si somos leales a 
nuestro voto, se abre para nosotros una puerta de comunicación con el cielo: una puerta que 
ninguna mano humana ni instrumento satánico puede cerrar (RH 17-5-1906). 

Muchos son sepultados vivos.- 

El nuevo nacimiento es una experiencia rara en esta época del mundo. Esta es la razón por 
la que hay tantas perplejidades en las iglesias. Muchos, muchísimos, que pretenden tener el 
nombre de Cristo no están santificados, y son impíos. Han sido bautizados, pero fueron 
sepultados vivos. No murió el yo, y por lo tanto no renacieron a una nueva vida en Cristo 
(MS 148, 1897). 

(2 Cor. 6:17.) En el bautismo no hay graduación.- 

Toda oportunidad, toda ventaja, todo privilegio nos han sido dados para que ganemos una 
rica experiencia cristiana;  pero no aprendemos todo de una sola vez; debe haber un 



 
 
 
 
 
 
 
 

3-4. 

 
 

3-5. 

 
 

15. 

crecimiento. Muchos, después de aprender un poco en la escuela, piensan que están listos 
para graduarse; piensan que saben todo lo que es digno de saberse. No debemos pensar 
que tan pronto como somos bautizados estamos listos para graduarnos en la escuela de 
Cristo. Cuando hemos aceptado a Cristo, y en el nombre del Padre, del Hijo y del Espíritu 
Santo nos hemos comprometido a servir a Dios, el Padre, a Cristo y al Espíritu Santo -los tres 
signatarios y potestades del cielo-, ellos se comprometen a que toda capacidad nos será 
dada si cumplimos con nuestros votos bautismales de salir "de en medio de ellos" y de 
apartarnos y no tocar "lo inmundo". Cuando somos leales a nuestros votos, él dice: "Yo os 
recibiré" (MS 85, 1901). 

 

 
Ver EGW com. Deut. 26: 18. 

 

 
Ver EGW com. Mar. 16: 1-2. 

 

 
Ver EGW com. cap. 3: 31. 

 

19, 22 (1 Tes. 3: 13; 4: 7; Heb. 12: 14). 

Integridad ante Dios.- 

La santidad es integridad ante Dios. El alma se rinde a Dios. La voluntad, y aun los 
pensamientos son puestos en sujeción a la voluntad de Cristo. El amor de Jesús llena el 
alma, y fluye constantemente en una corriente dará y refrigerante para alegrar los corazones 
de otros (MS 33, 1911). 

 

23. 

Se oyó una voz en el cielo.- 

La transgresión puso a todo el mundo en riesgo, bajo la sentencia de muerte; pero en el cielo 
se oyó una voz que decía: "He encontrado un rescate" (Carta 22, 1900). 

 

CAPÍTULO 7 

7. 

Ver EGW com. 2 Cor. 3: 7-18. 

7-9(Fil. 3: 5-6; Sant. 1: 23-25). 

El cambio maravilloso de Pablo.- 

Pablo dice que "en cuanto a ley" -en lo que respecta a actos externos- era "irreprensible"; 
pero cuando discernió el carácter espiritual de la ley, cuando se miró en el santo espejo, se 
vio a sí mismo pecador. juzgado por una norma humana, se había abstenido de pecado; pero 
298 cuando miró dentro de las profundidades de la ley de Dios, y se vio a sí mismo como 
Dios lo veía, se inclinó humildemente y confesó su culpa. No se apartó del espejo ni se 
olvidó qué clase de hombre era, sino que experimentó verdadero arrepentimiento ante Dios y 
tuvo fe en nuestro Señor Jesucristo. Fue lavado, fue limpiado. Dice: "Tampoco conociera la 
codicia, si la ley no dijera: No codiciarás.  Mas el pecado, tomando ocasión por el 



mandamiento, produjo en mí toda codicia; porque sin la ley el pecado está muerto. Y yo sin 
la ley vivía en un tiempo; pero venido el mandamiento, el pecado revivió y yo morí". 

El pecado entonces apareció en su verdadero horror, y desapareció su amor propio. Se 
volvió humilde. Ya no se atribuyó más bondad y mérito a sí mismo. Dejó de tener más alto 
concepto de sí mismo que el que debía tener, y atribuyó toda la gloria a Dios. No tuvo más 
ambición de grandezas. Dejó de desear venganza, y no fue más sensible al reproche, al 
desdén o al desprecio. No buscó más la unión con el mundo, posición social u honores. No 
derribó a otros para ensalzarse él. Se volvió manso, condescendiente, dócil y humilde de 
corazón, porque había aprendido su lección en la escuela de Cristo. Hablaba de Jesús y su 
amor incomparable, y crecía más y más a su imagen. Dedicaba todas sus energías a ganar 
almas para Cristo. Cuando le sobrevenían pruebas debido a su abnegada labor por las 
almas, se inclinaba en oración y aumentaba su amor por ellas. Su vida estaba escondida con 
Cristo en Dios, y amaba a Jesús con todo el ardor de su alma. Amaba a cada iglesia; se 
interesaba en cada miembro de iglesia, pues consideraba que cada alma había sido 
comprada con la sangre de Cristo (RH 22-7-1890). 

9. 

La ley de Dios no murió.- 

El apóstol Pablo al relatar sus experiencias presenta una importante verdad acerca de la obra 
que debe efectuarse en la conversión. Dice: "Yo sin la ley vivía en un tiempo -no sentía 
ninguna condenación-; pero venido el mandamiento -cuando la ley de Dios se manifestó con 
fuerza en su conciencia-, el pecado revivió y yo morí". Entonces se consideró pecador, 
condenado por la ley divina. Obsérvese que fue Pablo el que murió, y no la ley (4SP 297). 

12 (cap. 3: 25; Efe. 1: 7). 

La ley mantiene su dignidad.- 

A través del plan de salvación la ley mantiene su dignidad al condenar al pecador, y el 
pecador puede ser salvado mediante la propiciación de Cristo por nuestros pecados, "en 
quien tenemos redención por su sangre, el perdón de pecados". La ley no ha sido cambiada 
en ningún sentido, para amoldarse al hombre en su condición caída. Permanece como 
siempre ha sido: santa, justa y buena (RH 23-5-1899). 

 

CAPÍTULO 8 

11 (Mat. 26: 39; Luc. 22: 42-43; ver EGW com. 1 Cor. 15: 20, 40-52). 

Una copa de bendición.- 

"Y si el Espíritu de aquel que levantó de los muertos a Jesús mora en vosotros, el que levantó 
de los muertos a Cristo Jesús vivificará también vuestros cuerpos mortales por su espíritu 
que mora en vosotros". ¡Oh, cuán preciosas son estas palabras para toda alma acongojada! 
Cristo es nuestro Guía y Consolador, quien nos consuela en todas nuestras tribulaciones. 
Cuando nos da un trago amargo para beber, también sostiene una copa de bendición ante 
nuestros labios. Cuando creemos llena el corazón de sumisión, gozo y paz, y nos capacita 
para decir sumisamente: Oh Señor, no se haga mi voluntad sino la tuya (Carta 65a, 1894). 

 

13. 

Ver EGW com. 1 Cor. 9: 24-27. 



15-21 (1 Tim. 1: 9-10; Sant. 1: 22-25; ver EGW com. 2 Cor. 3: 6-9). 

Los transgresores están bajo un yugo, no los obedientes.- 

Pablo describe en su epístola a Timoteo exactamente a los hombres que están bajo el yugo 
de la ley: son los transgresores de la ley. Los llama transgresores, desobedientes, 
pecadores, impíos, profanos, homicidas, adúlteros, mentirosos y todos los que se apartan de 
la sana doctrina (1 Tim. 1:9-10). 

La ley de Dios es el espejo que le muestra al hombre los defectos de su carácter. Pero a los 
que se complacen en la injusticia no les es agradable ver su deformidad moral. No aprecian 
a este fiel espejo porque les revela sus pecados; por lo tanto, en vez de entrar en guerra 
contra sus mentes carnales, combaten contra el espejo verdadero y fiel que les dio Jehová 
precisamente con el propósito de que no sean engañados, sino para que se les revelen sus 
defectos de carácter. 

El descubrimiento de estos defectos, ¿debiera inducirlos a odiar el espejo o a odiarse a sí 
mismos? ¿Debieran rechazar el espejo que descubre sus defectos? No. Los pecados en que 
se complacen, que el fiel espejo les muestra que existen en su carácter, cerrarán ante 299 
ellos los portales del cielo a menos que sean desechados y lleguen a ser perfectos ante Dios 
(RH 8-3-1870). 

(Gál. 4: 24-31; 5: 1.) Obediencia, no yugo.- 

Nadie que cree en Jesucristo está bajo el yugo de la ley de Dios, pues su ley es una ley de 
vida, no de muerte, para los que obedecen sus preceptos. Todos los que comprenden la 
espiritualidad de la ley, todos los que se dan cuenta de que el poder de ésta es un detector 
del pecado, están en una condición de impotencia igual a la de Satanás a menos que 
acepten la expiación que se les ofrece en el sacrificio reparador de Jesucristo, el cual es 
nuestra completa expiación delante de Dios. 

Mediante la fe en Cristo se hace posible obedecer cada principio de la ley (MS 122, 1901). 

(Gál. 3: 6-9.) El yugo de la religión legal.- 

El espíritu de servidumbre se engendra cuando se procura vivir de acuerdo con una religión 
legal, mediante esfuerzos para cumplir las demandas de la ley por nuestra propia fuerza. 
Sólo hay esperanza para nosotros cuando nos ponemos bajo el pacto hecho con Abrahán, 
que es el pacto de gracia por la fe en Cristo Jesús. El Evangelio predicado a Abrahán, por 
medio del cual tuvo esperanza, es el mismo Evangelio que nos es predicado a nosotros hoy, 
mediante el cual tenemos esperanza. Abrahán contemplé a Jesús, quien es también el Autor 
y Consumador de nuestra fe (YI 22-9-1892). 

17 (Gál. 4: 7). 

Privilegios para los hijos obedientes de Dios.- 

Dios ama a sus hijos obedientes. Tiene un reino preparado, no para súbditos desleales, sino 
para sus hijos que él ha probado y purificado en un mundo maleado y corrompido por el 
pecado.  Como hijos obedientes tenemos el privilegio de tener relación con Dios. "Si hijos 
-dice él- también herederos" de una herencia inmortal... Cristo y su pueblo son uno (Carta 
119, 1897). 

 

18. 

Ver EGW com. 2 Cor. 4: 17-18. 



22. 

 
 

26. 

 
 

Ver EGW com. Gén. 3: 17-18. 

 

 
Ver EGW com. Mat. 3:13-17. 

 

26, 34 (Efe. 5: 2; Heb. 7: 24-28; 8: 1-2; 9: 24; 1 Juan 2: 1; Apoc. 8: 3-4; ver EGW 
com. Hech. 1: 11; Heb. 7: 25). 

Intercesión de Cristo y de su Espíritu.- 

Se presenta a Cristo Jesús como que está continuamente de pie ante el altar, ofreciendo 
momento tras momento el sacrificio por los pecados del mundo. El es ministro del verdadero 
tabernáculo que el Señor levantó y no el hombre. Las sombras simbólicas del tabernáculo 
judío ya no tienen virtud alguna. No se necesita hacer más una expiación simbólica diaria y 
anual, pero es esencial el sacrificio expiatorio mediante un Mediador debido a que 
constantemente se cometen pecados. Jesús está oficiando en la presencia de Dios, 
ofreciendo su sangre derramada, como si hubiera sido un cordero [literal] sacrificado. Jesús 
presenta la oblación ofrecida por cada culpa y por cada falta del pecador. 

Cristo, nuestro Mediador, y el Espíritu Santo, constantemente están intercediendo en favor 
del hombre; pero el Espíritu no ruega por nosotros como lo hace Cristo, quien presenta su 
sangre derramada desde la fundación del mundo; el Espíritu actúa sobre nuestros corazones 
extrayendo oraciones y arrepentimiento, alabanza y agradecimiento. La gratitud que fluye de 
nuestros labios es el resultado de que el Espíritu hace resonar las cuerdas del alma con 
santos recuerdos que despiertan la música del corazón. 

Los servicios religiosos, las oraciones, la alabanza, la contrita confesión del pecado, 
ascienden de los verdaderos creyentes como incienso hacia el santuario celestial; pero al 
pasar por los canales corruptos de la humanidad se contaminan tanto, que a menos que se 
purifiquen con sangre nunca pueden tener valor ante Dios. No ascienden con pureza 
inmaculada, y a menos que el Intercesor que está a la diestra de Dios presente y purifique 
todo con su justicia, no son aceptables a Dios. Todo el incienso que procede de los 
tabernáculos terrenales debe ser humedecido con las gotas purificadoras de la sangre de 
Cristo. El sostiene ante el Padre el incensario de sus propios méritos en el cual no hay 
mancha de contaminación terrenal. El junta en el incensario las oraciones, la alabanza y las 
confesiones de su pueblo, y con ellas pone su propia justicia inmaculada. Entonces asciende 
el incienso delante de Dios completa y enteramente aceptable, perfumado con los méritos de 
la propiciación de Cristo. Entonces se reciben bondadosas respuestas. 

Ojalá todos pudieran comprender que todo lo que hay en la obediencia, la contrición, la 
alabanza y el agradecimiento, debe ser colocado sobre el resplandeciente fuego de la justicia 
de Cristo. La fragancia de esa justicia asciende como una nube alrededor 300 del 
propiciatorio (MS 50, 1900). 

29 (2 Cor. 3: 18; Col. 3: 10). 

La imagen moral de Dios restaurada mediante Cristo.- 

Aunque la imagen de Dios fue casi borrada por el pecado de Adán, puede ser renovada 
mediante los méritos y el poder de Jesús. El hombre puede estar en su carácter a la altura 
de la imagen de Dios, pues Dios se la dará. A menos que se vea en el hombre la imagen 
moral de Dios, aquél nunca podrá entrar como vencedor en la ciudad de Dios (RH 106-1890). 



29-30. 

Ver EGW com. Efe. 1: 4-5, 11. 

34 (Heb. 7: 25; 1 Juan 2: 1; ver EGW com. Mat. 28: 18). 

Guardado por las intercesiones de Cristo.- 

Todo el que desee librarse de la esclavitud y del servicio de Satanás y quiera estar bajo la 
bandera ensangrentada del Príncipe Emanuel, será protegido por las intercesiones de Cristo. 
Cristo, como nuestro Mediador a la diestra del Padre, siempre nos tiene en cuenta, pues es 
tan necesario que nos guarde mediante su intercesión como que nos haya redimido con su 
sangre. Si él deja de sostenernos por sólo un momento, Satanás está listo para destruirnos. 
A los que han sido comprados con su sangre los guarda ahora mediante su intercesión (MS 
73, 1893). 

(Efe. 5: 2; Heb. 7: 25-27; 9: 23-26; 13: 15; Apoc. 8: 34.) Necesidad constante de la intercesión 

de Cristo.- 

Cristo era el fundamento de todo el sistema judaico. En el servicio del sacerdocio judío 
continuamente se nos recuerda el sacrificio y la intercesión de Cristo. Todos los que hoy 
acuden a Cristo, deben recordar que los méritos de él son el incienso que se mezcla con las 
oradores de los que se arrepienten de sus pecados y reciben perdón, misericordia y gracia. 
Nuestra necesidad de la intercesión de Cristo es constante. Día tras día, mañana y tarde, el 
corazón humilde necesita elevar oraciones que recibirán respuestas de gracia, paz y gozo. 
"Ofrezcamos siempre a Dios, por medio de él, sacrificio de alabanza, es decir, fruto de labios 
que confiesen su nombre. Y de hacer bien y de la ayuda mutua no os olvidéis; porque de 
tales sacrificios se agrada Dios" (MS 14, 1901). 

(Juan 14: 6; 1 Tim. 2: 5; Heb. 9: 11-14.)Revestidos con las vestimentas sacerdotales de 

Cristo.- 

Cristo es el eslabón de unión entre Dios y el hombre. Ha prometido su intercesión personal 
empleando su nombre. Coloca toda la virtud de su justicia al lado del suplicante. Cristo 
ruega por el hombre, y el hombre necesitado de la ayuda divina, ruega por sí mismo en la 
presencia de Dios usando el poder de la influencia de Aquel que dio su vida por el mundo. 
Cuando reconocemos ante Dios nuestro aprecio por los méritos de Cristo, se añade fragancia 
a nuestras intercesiones. ¡Oh, quién puede valorar esta gran misericordia y amor! Al 
acercarnos a Dios mediante la virtud de los méritos de Cristo, estamos revestidos con sus 
vestiduras sacerdotales. El nos coloca cerca de su lado rodeándonos con su brazo humano, 
mientras que con su brazo divino se aferra del trono del Infinito. Sus méritos, como fragante 
incienso, los pone en un incensario en nuestras manos, para estimular nuestras peticiones. 
Promete escuchar y responder nuestras súplicas. 

Sí, Cristo se ha convertido en el intermediario de la oración entre el hombre y Dios. También 
se ha convertido en el intermediario de las Tradiciones entre Dios y el hombre. Ha 
combinado la divinidad y la humanidad. Los hombres deben ser colaboradores con Dios en 
la salvación de sus propias almas, y luego deben hacer fervientes, perseverantes e 
incansables esfuerzos para salvar a los que están a punto de perecer (Carta 22, 1898). 

 

CAPÍTULO 9 

Ver EGW com. Juan 1: 1-3. 



 

CAPÍTULO 10 

5. 

Ver EGW com. Deut. 6: 6-9. 
 

CAPÍTULO 11 

Los judíos no deben ser pasados por alto.- 

La obra para los judíos, tal como se bosqueja en el capítulo once de Romanos, es una obra 
que debe ser tratada con sabiduría especial. Es una obra que no debe ser pasada por alto. 
La sabiduría de Dios debe venir a nuestro pueblo. Con toda sabiduría y rectitud debemos 
despejar el camino del Rey. A los judíos debe dárseles la oportunidad de acudir a la luz 
(Carta 96, 1910). 

4-6 (Efe. 1: 4-5, 11; 1 Ped. 1-2; 2 Ped. 1: 10). 

Obrando de acuerdo con las condiciones de la elección.- 

Si obramos de acuerdo con las condiciones que ha establecido el 301 Señor, aseguraremos 
nuestra elección para salvación. Perfecta obediencia a sus mandamientos es la evidencia de 
que amamos a Dios y no estamos endurecidos en el pecado. 

Cristo tiene una iglesia en cada era. En la iglesia hay quienes no han mejorado en ningún 
sentido por su relación con ella. Ellos mismos quebrantan los términos de su elección. La 
obediencia a los mandamientos de Dios nos da derecho a los privilegios de su iglesia (MS 
166, 1898). 

5  (Juan 15: 4). 

La única elección de la Biblia.- 

[Se cita Juan 15: 4.] Ahora bien, he aquí las más preciosas joyas de verdad para cada uno de 
nosotros individualmente. He aquí la única elección de la Biblia, y podéis demostrar que 
habéis sido elegidos por Cristo siendo fieles; podéis demostrar que habéis sido escogidos por 
Cristo permaneciendo en la vid (MS 43, 1894). 

33 (Job 11: 1; 1 Cor. 2: 7-14; ver EGW com. Job 38: 1 Cor. 13: 12). 

Un límite donde terminan los recursos del hombre.- 

El deber y el privilegio de todos es usar la razón hasta donde puedan llegar las facultades 
limitadas del hombre; pero hay un límite donde deben terminar los recursos del hombre. Hay 
muchas cosas que no pueden ser resueltas por el intelecto más poderoso ni discernidas por 
la mente más penetrante. La filosofía no puede discernir los caminos y las obras de Dios; la 
mente humana no puede medir, lo infinito. 

Jehová es la fuente de toda sabiduría, de toda verdad, de todo conocimiento. Hay blancos 
elevados que el hombre puede alcanzar en esta vida mediante la sabiduría que imparte Dios, 
pero hay un infinito más allá que será el estudio y el gozo de los santos a través de los siglos 
eternos. El hombre sólo puede permanecer ahora en las orillas de esa vasta expansión, y 
dejar que la imaginación emprenda su vuelo. El hombre limitado no puede sondear las cosas 
profundas de Dios, pues las cosas espirituales se disciernen espiritualmente. La mente 
humana no puede abarcar la sabiduría y el poder de Dios (RH 29-12-1896). 



(Juan 17: 3.) 

Evítense conjeturas en la búsqueda de Dios.- 

El talento humano y las conjeturas humanas mediante investigaciones han tratado de 
descubrir a Dios; pero las conjeturas han demostrado que en sí mismas no son sino 
conjeturas. El hombre no puede descubrir a Dios mediante investigaciones. Este problema 
no ha sido dado a los seres humanos. Todo lo que el hombre necesita conocer y puede 
conocer de Dios ha sido revelado en su Palabra y en la vida de su Hijo, el gran Maestro. 

Recuerden los hombres que tienen un gobernante en los cielos, un Dios con quien no se 
puede jugar. El que esfuerza su razón en un intento, de ensalzarse a sí mismo y describir a 
Dios, descubrirá que hubiera sido mucho mejor que permaneciera como un humilde 
suplicante ante Dios, que confesara que sólo es un falible ser humano. 

Dios no puede ser entendido por los hombres. Los caminos y las obras de Dios son 
inescrutables. Podemos hablar en cuanto a las revelaciones que él ha hecho de sí mismo en 
su Palabra, pero fuera de esto digamos de él: Tú eres Dios, y tus caminos son inescrutables. 

Hay un conocimiento de Dios y de Cristo que deben poseer todos los que son salvados. 
"Esta es la vida eterna -dijo Cristo- : que te conozcan a ti, el único Dios verdadero, y a 
Jesucristo, a quien has enviado". 

La pregunta que debemos estudiar es: ¿qué es verdad, la verdad para este tiempo, que debe 
ser albergada, amada, honrada y obedecida? Los partidarios de la ciencia han sido 
derrotados y se han descorazonado en su esfuerzo por descubrir a Dios. Lo que necesitan 
preguntar es: ¿qué es verdad? (MS 124, 1903). 

 

CAPÍTULO 12 

Un sermón escrito para nuestra instrucción.- 

Sería provechoso para nosotros un estudio del capítulo doce de Romanos. Es un sermón del 
apóstol Pablo, escrito para nuestra instrucción (MS 50, 1903). 

 

1. 

Ver EGW com. Exo. 20: 1-17. 
 

1-2 (cap. 1: 20; Sal. 19: 1-4). 

Las obras de Dios son los maestros de Dios.- 

[Se cita Rom. 12: 1-2.] ¿Qué es lo que hace Dios, y qué es lo que pide de nosotros 
individualmente en la obra de salvarnos? Dios obra en nosotros mediante la luz de su verdad 
que ilumina a cada hombre que viene al mundo. Las Escrituras se refieren a las obras de 
Dios tal como se revelan en nuestro mundo, como si fueran otros tantos maestros cuyas 
voces se han propagado por toda la tierra proclamando los atributos de Dios. La mente debe 
comprender la verdad y la voluntad debe inclinarse ante sus demandas, cuando se nos 302 
presenta basada en pruebas bíblicas (MS 49, 1898).. 

2 (1 Cor. 4: 9; Fil. 2: 12-13). 

Buenos frutos son la prueba.- 

El hombre, el hombre caído, puede ser transformado por la renovación de la mente, de modo 
que pueda comprobar "cuál sea la buena voluntad de Dios, agradable y perfecta". ¿Cómo 



comprueba esto? Por el Espíritu Santo que toma posesión de su mente, espíritu, corazón y 
carácter. ¿Dónde se hace esta comprobación? "Hemos llegado a ser espectáculo al mundo, 
a los ángeles y a los hombres". Una verdadera obra es llevada a cabo por el Espíritu Santo 
en el carácter humano, y se ven sus frutos. 

Así como un buen árbol dará buenos frutos, así el árbol que realmente es plantado en el 
huerto del Señor producirá buenos frutos para vida eterna. Los pecados que nos rodean son 
vencidos; no se permiten en la mente malos pensamientos; los malos hábitos son eliminados 
del templo del alma. Las tendencias que se han torcido en una dirección equivocada, 
vuelven a encaminarse por el sendero correcto. Se cambian las disposiciones y sentimientos 
equivocados; se reciben nuevos principios de acción y hay una nueva norma de carácter. 
Disposiciones santas y emociones santificadas son el fruto que da ahora el árbol cristiano. 
Se ha efectuado una transformación completa. Esta es la obra que debe realizarse. 

Comprendemos por experiencia que por nuestra propia fuerza humana no tienen valor las 
resoluciones y los propósitos. ¿Debemos, pues, abandonar nuestros esfuerzos decididos? 
No; aunque nuestra experiencia testifique que es imposible que hagamos esta obra por 
nosotros mismos, la ayuda depende de Aquel que es poderoso para hacerla por nosotros. 
Pero la única forma en que podemos conseguir la ayuda de Dios es poniéndonos 
completamente en sus manos, y confiando en que él obre por nosotros. Cuando nos 
aferramos a él por fe, él hace la obra. El creyente sólo puede confiar. A medida que Dios 
obra, podemos obrar confiando en él y haciendo su voluntad (MS la, 1890). 

3. 

Las semillas de glorificación propia producen una cosecha segura.- 

[Se cita Rom. 12: 3, 10, 9.] . . . Las formas de incredulidad son variadas, pues Satanás 
aguarda cada oportunidad para inculcarnos algunas de sus características. En el corazón 
humano hay la tendencia a ensalzarse o vanagloriarse si el ensalzamiento propio no puede 
hallar lugar en la obra de Dios. Cualquiera sea vuestra inteligencia, no importa cuán 
ferviente y arduamente podáis trabajar, a menos que desechéis vuestras tendencias al 
orgullo y os sometáis a ser conducidos por el Espíritu de Dios, estaréis en el terreno donde 
se pierde. 

La muerte espiritual del alma se manifiesta por orgullo espiritual y una vida de invalidez. Los 
que llevan una vida tal rara vez trazan caminos derechos para sus pies. Si se fomenta el 
orgullo, se llegan a contaminar precisamente las cualidades de la mente que la grada, si se 
hubiera recibido, habría convertido en una bendición. Las mismas victorias que hubieran 
sido sabor de vida para vida si la gloria hubiese sido dada a Dios, se empañan con la gloria 
propia. Estas cosas pueden parecer pequeñas, indignas de ser tomadas en cuenta, pero la 
semilla así esparcida trae una segura cosecha. Estos pequeños pecados, tan comunes que a 
menudo pasan sin ser notados, son los que Satanás usa en su servicio (MS 47, 1898). 

(Heb. 11: 1.) 

la fe es don de Dios.- 

La fe no es un mérito nuestro: es don de Dios que podemos recibir y fomentar haciendo de 
Cristo nuestro Salvador personal. Podemos rechazar el don y hablar de dudas y 
entristecemos fomentando incredulidad; pero esto se convertirá en una barrera insuperable 
que nos aleja separándonos del Espíritu de Dios y cierra nuestro corazón a su luz y a su 
amor (ST 19-5-1898). 

 

11. 



Ver EGW com. Mar. 12: 30. 

12. 

Ver EGW com. Neh. 2: 4. 
 

17 (2 Cor. 8: 21; 1 Ped. 2: 12). 

Los honrados son sus joyas para siempre.- 

La veracidad y la sinceridad siempre debieran ser abrigadas por todos los que pretenden ser 
seguidores de Cristo. El lema debiera ser Dios y lo correcto. Proceded honrada y 
correctamente en este presente mundo malo. Algunos serán honrados cuando vean que la 
honradez no pone en peligro sus intereses mundanales, pero serán borrados del libro de la 
vida los nombres de todos los que procedan de acuerdo con este principio. 

Debe cultivarse una estricta honradez. No podemos pasar por el mundo sino una vez; no 
podemos regresar para rectificar error alguno; por lo tanto, cada paso que andemos debiera 
darse con temor piadoso y cuidadosa consideración. La honradez y la costumbre 303 no 
están en armonía. O la costumbre es subyugada para que la verdad y la honradez sostengan 
los principios de control, o la costumbre asumirá el control y la honradez cesará de dirigir. 
Ambas no pueden actuar al mismo tiempo; nunca pueden estar de acuerdo. Cuando Dios 
junte sus joyas -los veraces, los sinceros, los honrados-, serán sus escogidos, sus tesoros. 
Los ángeles están preparando coronas para los tales, y la luz procedente del tronó de Dios 
se reflejará en su esplendor que fluye de esas diademas adornadas con estrellas semejantes 
a piedras preciosas (RH 29-12-1896). 

19 (Sal. 119: 126; Luc. 18: 1-7; Apoc. 6: 9). 

Prótector y vengador.- 

Cuando la oposición obstinada a la ley de Dios sea casi universal, cuando su pueblo sea 
oprimido con aflicciones por sus prójimos, Dios se interpondrá. Entonces se oirá la voz desde 
las tumbas de los mártires, representados por las almas que Juan vio muertas por la Palabra 
de Dios y por el testimonio de Jesucristo que sostuvieron; entonces ascenderá la oración de 
cada verdadero hijo de Dios: "Tiempo es de actuar, oh Jehová, porque han invalidado tu ley". 

Serán contestadas las fervientes oraciones de sus hijos, pues a Dios le agrada que los suyos 
lo busquen de todo corazón y dependan de él como su libertador. Será buscado para que 
haga estas cosas para los suyos, y él se levantará como su protector y vengador. "¿Acaso 
Dios no hará justicia a sus escogidos, que claman a él día y noche?" (RH 21-12-1897). 

 

CAPÍTULO 13 

1. 

Dios, el Gobernante de todas las naciones.- 

¿Quién, pues, ha de ser considerado como el Gobernante de las naciones? ¡El Señor Dios 
omnipotente! Todos los reyes, todos los gobernantes, todas las naciones le pertenecen, y 
están bajo su dominio y gobierno (MS 119, 1903). 

 

1-7. 

Los gobernantes son siervos de Dios.- 



Una de las cosas más deplorables que suceden en la tierra es el hecho de que hay 
gobernantes soberbios y jueces injustos. Se olvidan de que están bajo la autoridad del gran 
Gobernante, el Dios omnisciente, y que él está por sobre todo gobernante, príncipe, soberano 
o rey. 

Los gobernantes son siervos de Dios, y deben actuar como quienes aprenden de él. Para 
bien de ellos deben seguir fielmente el claro "Así dice Jehová", conservando el camino del 
Señor para hacer justicia y juicio. Deben desempeñar su cargo sin parcialidad y sin 
hipocresía, no dejándose comprar ni vender, rechazando todo soborno y manteniendo su 
independencia moral y su dignidad ante Dios. No deben tolerar ningún acto de fraude o 
injusticia. No deben cometer ningún acto vil o injusto, ni apoyar los actos de opresión de 
otros. Los gobernantes sabios no permitirán que el pueblo sea oprimido debido a la envidia y 
celos de los que menosprecian la ley de Dios . . . Todos deben tener en cuenta la eternidad, y 
no deben proceder en una forma tal que Dios no pueda ratificar su proceder en los atrios 
celestiales (RH 1-10-1895). 

14. 

No debe haber una piedad dudosa entre los verdaderos creyentes.- 

Los cristianos sinceros no practican una piedad dudosa. Se han revestido del Señor 
Jesucristo, y no dan lugar a la carne para ceder ante sus concupiscencias. Acuden a Jesús 
constantemente en busca de sus órdenes, como un siervo acude a su amo o una sierva a su 
ama. Dondequiera que los conduzca la providencia de Dios, están listos para ir. No se 
atribuyen la gloria a sí mismos. No consideran como suyo nada que posean -conocimiento, 
talentos, propiedades-. sino que se consideran sólo como mayordomos de la multiforme 
gracia, de Cristo y siervos de la iglesia por causa de Cristo. Son mensajeros del Señor, luz 
en medio de las tinieblas. Sus corazones laten al unísono con el gran corazón de Cristo (MS 
la, 1890). 

 

CAPÍTULO 14. 

10. 

Ver EGW com. 2 Cor. 5: 10. 

11. 

Ver EGW com. cap. 3: 19. 
 

CAPÍTULO 16 

25 (Efe. 3: 9-11; Col. 1: 26-27; ver EGW com. 2 Cor. 12: 1-4). 

El propósito eterno de Dios.- 

Dios tenía un conocimiento de los sucesos del futuro aun antes de la creación del mundo. No 
hizo que sus propósitos se amoldaran a las circunstancias, sino que permitió que las cosas 
se desarrollaran y produjeran su resultado. No actuó para causar un cierto estado de cosas, 
sino que sabía que existiría una condición tal. El plan que debía llevarse a cabo al 
producirse la defección de cualquiera 304 [uno] de las elevadas inteligencias del cielo . . . es 
el secreto, el misterio que ha estado oculto desde hace siglos. Y según los propósitos 
eternos se preparó una ofrenda para que hiciera precisamente la obra que Dios ha hecho a 
favor de la humanidad caída (ST 25-3-1897). 



(Gén. 3: 15; Efe. 3: 9-11; Col. 1: 26-27; ver EGW com. Jer. 23: 28.) 

El ministerio oculto desde siglos eternos.- 

La encarnación de Cristo es un misterio. La unión de la divinidad con la humanidad 
ciertamente es un misterio, oculto con Dios, "misterio escondido desde los siglos". Fue 
guardado en silencio eterno por Jehová, y primero fue revelado en el Edén mediante la 
profecía de que la Simiente de la mujer aplastaría la cabeza de la serpiente, y que ésta la 
heriría en el calcañar. 

Presentar al mundo este misterio que Dios mantuvo en silencio durante siglos eternos, antes 
de que el mundo fuera creado, antes de que el hombre fuera creado, era la parte que Cristo 
debía cumplir en la obra que él emprendió cuando vino a esta tierra. Y este maravilloso 
misterio, la encarnación de Cristo y la expiación que él hizo, debe ser declarado a cada hijo y 
a cada hija de Adán . . . Los sufrimientos de Cristo satisficieron perfectamente las demandas 
de la ley de Dios (ST 301-1912). 

(1 Tim 3: 16.) 

Misterio de todos los misterios.- 

La encarnación de Cristo es el misterio de todos los misterios (Carta 276, 1904). 
  


	36 ROMANOS 

