
 

 

MATEO  
 
 

CAPÍTULO 2 

1-2. 



La atención se enfoca en el nacimiento de Jesús.- 

El Señor influyó en los magos para que fueran a buscar a Jesús, y los guió en su camino 
mediante una estrella. La estrella, dejándolos cerca de Jerusalén, los indujo a que hicieran 
averiguaciones en Judá, pues pensaron que no era posible que los principales sacerdotes y 
escribas ignoraran ese gran acontecimiento. La llegada de los magos hizo que toda la nación 
se enterara del propósito de su viaje, y llamó la atención de los habitantes a los importantes 
sucesos que estaban aconteciendo (2SP 26). 

16-18. 

La fidelidad habría hecho que la ira fuera inofensiva.- 

Dios permitió toda esa terrible calamidad para humillar el orgullo de la nación judía. Sus 
crímenes e impiedad habían sido tan grandes, que el Señor permitió que el perverso Herodes 
los castigara. Si hubiesen sido menos jactanciosos y ambiciosos, si sus vidas hubiesen sido 
puras y su manera de vivir sencilla y sincera, Dios los hubiera librado de que fueran 
humillados y afligidos en esa forma por sus enemigos. Si hubiesen sido fieles y perfectos 
delante del Señor, Dios habría hecho, en forma notable, que la ira del rey fuera inofensiva 
para su pueblo. Pero no podía obrar especialmente en favor de ellos porque detestaba sus 
acciones (2SP 28). 

 

CAPÍTULO 3 

1-3. 

Ver EGW com. Luc. 1: 76-77. 

7-8 (Luc. 3: 7-9). 

 ¿Quiénes eran víboras?- 

Los fariseos eran muy estrictos en cuanto a la observancia externa de las formas y las 
costumbres, y estaban llenos de justicia propia altiva, mundana e hipócrita. Los saduceos 
negaban la resurrección de los muertos y la existencia de los ángeles, y eran escépticos en 
cuanto a Dios. Esta secta estaba formada mayormente por personajes indignos, muchos de 
los cuales practicaban hábitos licenciosos. Con la palabra "víboras" Juan se refirió a los 
que eran perversos y hostiles, acérrimos opositores de la clara voluntad de Dios. 

Juan exhortaba a esos hombres a que hicieran "frutos dignos de arrepentimiento"; es decir, 
que mostraran que se habían convertido y que sus caracteres se habían transformado... Ni 
palabras ni simulaciones; los frutos -el abandono de los pecados y la obediencia a los 
mandamientos de Dios- son los que demuestran la realidad de un genuino arrepentimiento y 
una verdadera conversión (MS 112, 1901). 

13-17 (Mar. 1: 9-11; Luc. 3: 21-22; Juan 1: 32-33). 

Ángeles y una paloma áurea.- 

Jesús fue nuestro ejemplo en todas las cosas que atañen a la vida y a la piedad. Fue 
bautizado en el Jordán, así como deben ser bautizados los que van a él. Los ángeles 
celestiales 198 contemplaban con intenso interés la escena del bautismo del Salvador, y si 
los ojos de los espectadores hubieran podido ser abiertos, habrían visto a la hueste celestial 
que rodeaba al Hijo de Dios cuando se inclinó en la orilla del Jordán. El Señor había 
prometido darle a Juan una señal para que pudiera saber quién era el Mesías, y en ese 



momento, cuando Jesús salió del agua, fue dada la señal prometida; pues vio los cielos 
abiertos y al Espíritu de Dios -como una paloma de oro bruñido- que se cernía sobre la 
cabeza de Cristo, y vino una voz del cielo que decía: "Este es mi Hijo amado, en quien tengo 
complacencia" (YI 23-6-1892). 

(Rom. 8: 26; Heb. 4: 16.) 

 Los cielos se abren ante las peticiones.- 

[Se cita Mat. 3: 13-17.] ¿Qué significa esta escena para nosotros? ¡Cuán irreflexivamente 
hemos leído el relato del bautismo de nuestro Señor, sin comprender que su significado era 
de la máxima importancia para nosotros, y que Cristo fue aceptado por el Padre en lugar del 
hombre! Cuando Jesús se inclinó en la orilla del Jordán y elevó su petición, la humanidad 
fue presentada ante el Padre por Aquel que había revestido su divinidad con humanidad. 
Jesús se ofreció a sí mismo al Padre en lugar del hombre, para que los que se habían 
separado e Dios debido al pecado, pudieran regresar a Dios por los méritos del Suplicante 
divino. La tierra había estado separada del ciclo por causa del pecado, pero Cristo rodea a la 
raza caída con su brazo humano, y con su brazo divino se aferra del trono del Infinito, y la 
tierra disfruta del favor del cielo y el hombre queda en comunión con su Dios. La oración de 
Cristo en favor de la humanidad perdida se abrió camino a través de todas las sombras que 
Satanás había proyectado entre el hombre y Dios, y dejó un claro canal de comunicaciones 
hasta el mismo trono de la gloria. Las puertas fueron dejadas entreabiertas, los cielos fueron 
abiertos y el Espíritu de Dios -en forma de una paloma- circundó la cabeza de Cristo y se oyó 
la voz de Dios que decía: "Este es mi Hijo amado, en quien tengo complacencia". 

Se oyó la voz de Dios en respuesta a la petición de Cristo, lo cual le asegura al pecador que 
su oración hallará cabida en el trono del Padre. Se les dará el Espíritu Santo a los que 
buscan su poder y su gracia, y él nos ayudará en nuestras debilidades cuando tengamos una 
audiencia con Dios. El cielo está abierto para nuestras peticiones, y se nos invita a ir 
"confiadamente al trono de la gracia, para alcanzar misericordia y hallar gracia para el 
oportuno socorro". Debemos ir con fe, creyendo que obtendremos las mismas cosas que 
pedimos a Dios (ST 18-4-1892). 

El sonido de un toque de difuntos.- 

Cuando Cristo se presentó a Juan para el bautismo, Satanás estaba entre los que 
presenciaron ese acontecimiento. Vio el relámpago que salía de los cielos sin nubes. Oyó la 
majestuosa voz de Jehová que resonaba por el cielo, y retumbaba por la tierra como el 
estrépito del trueno, anunciando: "Este es mi Hijo amado, en quien tengo complacencia". Vio 
el brillo de la gloria del Padre que se proyectaba sobre la figura de Jesús, destacando con 
seguridad inconfundible entre la multitud a Aquel a quien reconocía como a su Hijo. Las 
circunstancias que rodearon esa escena bautismal fueron del máximo interés para Satanás. 
Entonces se dio cuenta con seguridad que, a menos que pudiera vencer a Cristo, de allí en 
adelante habría un límite para su poder. Comprendió que ese mensaje del trono de Dios 
significaba que el hombre podía llegar más directamente al cielo que antes, y en su pecho se 
despertó un odio intensísimo. 

Cuando Satanás indujo al hombre a pecar, esperaba que el odio que Dios tiene por el pecado 
lo separaría para siempre del hombre y rompería el vínculo que une el cielo y la tierra. 
Cuando de los cielos abiertos oyó la voz de Dios que se dirigía a su Hijo, para él fue como el 
sonido de un toque de difuntos. Esto le dijo que ahora Dios estaba por unir consigo al hombre 
más estrechamente, y que le daría fortaleza moral para vencer la tentación y para escapar de 
las redes de las trampas satánicas. Satanás sabía muy bien la posición que Cristo había 
ocupado en el cielo como el Hijo de Dios, el Amado del Padre; y el hecho de que Cristo 
hubiera dejado el gozo y la honra del cielo para venir a este mundo como hombre, lo llenaba 



de temor. Sabía que esta condescendencia de parte del Hijo de Dios no presagiaba ningún 
bien para él... 

Había llegado ahora el tiempo cuando el dominio sobre el mundo le sería disputado a 
Satanás, y su derecho impugnado, y temió que su poder fuera quebrantado. Sabía por las 
profecías que había sido anunciado un Salvador cuyo reino no se establecería con un triunfo 
terrenal y con honores mundanos y 199 ostentación. Sabía que las profecías predecían un 
reino que sería establecido por el Príncipe del cielo sobre la tierra que él reclamaba como 
suya. Ese reino abarcaría a todos los reinos del mundo, y entonces cesarían el poder y la 
gloria de Satanás, y éste recibiría su merecido por los pecados que había introducido en el 
mundo y por la desgracia que había traído sobre la raza humana. Sabía que todo lo que 
atañía a su prosperidad dependía de su éxito o fracaso al procurar vencer a Jesús con sus 
tentaciones, e hizo que el Salvador soportara todas las artimañas de que disponía para 
apartarlo de su integridad mediante sus seducciones (ST 4-8-1887). 

16-17 (Efe. 1: 6; ver EGW com. Mat. 4: 1-11). 

Una promesa de amor y luz.- 

El Salvador se aferró, en favor nuestro, del poder de la Omnipotencia, y cuando oramos a 
Dios podemos saber que la oración de Cristo ha ascendido antes, y que Dios la ha oído y la 
ha contestado. A pesar de nuestros pecados y nuestras debilidades, no somos desechados 
como indignos. "Nos hizo aceptos en el Amado". La gloria que descansó sobre Cristo es una 
promesa del amor de Dios para nosotros. Habla del poder de la oración: cómo la voz 
humana puede llegar al oído de Dios, y cómo nuestras peticiones pueden ser aceptadas en 
los atrios celestiales. La luz que descendió desde los portales abiertos sobre la cabeza de 
nuestro Salvador, descenderá sobre nosotros cuando oremos pidiendo ayuda para resistir la 
tentación. La voz que habló a Jesús dice a cada alma creyente: "Este es mi amado hijo, en 
quien tengo complacencia" (MS 125, 1902). 

Seguridad de aceptación.- 

A través de los portales abiertos brillaron refulgentes rayos de gloria procedentes del trono de 
Jehová, y esa luz brilla aún sobre nosotros. La seguridad que se dio a Cristo es también para 
cada hijo de Dios arrepentido, creyente y obediente, de que es acepto en el Amado (ST 
31-7-1884). 

Un camino a través de la oscura sombra.- 

La oración de Cristo en la orilla del Jordán incluye a todo el que cree en él. Llega hasta a la 
promesa de que eres acepto en el Amado. Dios dijo: "Este es mi Hijo amado, en quien tengo 
complacencia". Esto significa que en medio de la tenebrosa sombra que Satanás ha 
proyectado sobre tu sendero, Cristo ha abierto el camino para ti hasta el trono del Dios 
infinito.  El se ha aferrado del poder omnipotente, y tú eres acepto en el Amado (GCB 
4-4-1901). 

 

CAPÍTULO 4 

1-2 (Exo. 34: 28; Deut. 9: 9; Luc. 4: 2). 

 El ayuno de Moisés no fue como el de Cristo.- 

Cristo pasó cuarenta días sin comer en el desierto de la tentación. Moisés, en ocasiones 
especiales, había pasado sin alimento ese mismo lapso; pero no sintió la angustia del 
hambre. No fue tentado y acosado por un vil y poderoso enemigo, como lo fue el Hijo de 
Dios. Pero fue elevado por encima de lo humano. Fue sostenido especialmente por la gloria 



de Dios que lo envolvía (ST 11-6-1874). 

1-4 (Luc. 4: 1-4). 

El poder del apetito pervertido.- 

Todo se perdió cuando Adán se rindió ante el poder del apetito. El Redentor -en quien se 
unían tanto lo humano como lo divino- estuvo en el lugar de Adán y soportó un terrible ayuno 
de casi seis semanas. La duración de ese ayuno es la más poderosa evidencia de los 
alcances de la pecaminosidad y el poder del apetito depravado sobre la familia humana (RH 
4-8-1874). 

Una lección para aplicarla a nosotros mismos.- 

Cristo fue nuestro ejemplo en todas las cosas. Cuando vemos su humillación en la larga 
prueba y ayuno del desierto a fin de vencer por nosotros las tentaciones del apetito, debemos 
aplicar esta lección a nosotros mismos al ser tentados. Si el poder del apetito es tan 
poderoso sobre la familia humana, y su complacencia es tan terrible que el Hijo de Dios se 
sometió a sí mismo a una prueba tal, cuán importante es que sintamos la necesidad de tener 
el apetito bajo el dominio de la razón. Nuestro Salvador ayunó durante casi seis semanas 
para poder ganar para el hombre la victoria en lo que se refiere al apetito. Los que se llaman 
cristianos, cuya conciencia es clara y tienen a Cristo delante de ellos como su modelo, ¿cómo 
pueden rendirse a la complacencia de aquellos apetitos que tienen una influencia debilitante 
sobre la mente y el corazón? Es un hecho penoso que los hábitos de complacencia propia, a 
expensas de la salud y del debilitamiento de las facultades morales, mantengan bajo el yugo 
de la esclavitud, en la actualidad, a una gran parte del mundo cristiano. 

Muchos que dicen ser piadosos no investigan la razón del largo período de ayuno y 
sufrimiento que pasó Cristo en el desierto. Su 200 angustia no dependió tanto de soportar el 
tormento del hambre como de comprender los terribles resultados de la complacencia del 
apetito y de la pasión sobre la raza humana. Sabía que el apetito sería el ídolo del hombre y 
lo induciría a olvidarse de Dios, y que se interpondría directamente en el camino de su 
salvación (RH 1-9-1874). 

Satanás ataca en el momento de mayor debilidad.- 

Cristo ayunó mientras estaba en el desierto, pero era indiferente al hambre. Cristo, en 
constante oración ante su Padre, a fin de prepararse para resistir al adversario, no sintió las 
angustias del hambre. Pasó el tiempo en ferviente oración, apartado con Dios. Era como si 
hubiera estado en la presencia de su Padre. Buscaba fortaleza para hacer frente al enemigo, 
para la seguridad de que recibiría gracia para llevar a cabo todo lo que había emprendido en 
favor de la humanidad. El pensamiento de la contienda que estaba ante él hizo que se 
olvidara de todo lo demás, y su alma fue alimentada con el pan de vida, así como serán 
alimentadas hoy aquellas almas tentadas que van a Dios en busca de ayuda. Comió de la 
verdad que debía dar al pueblo, como algo que tiene poder para liberarlos de las tentaciones 
de Satanás. Vio el quebrantamiento del poder de Satanás sobre los caídos y tentados. Se 
vio a sí mismo curando a los enfermos, consolando a los desesperanzados, reanimando a los 
abatidos y predicando el Evangelio a los pobres: haciendo la obra que Dios había diseñado 
para él; y no sintió ningún apremio del hambre hasta que terminaron los cuarenta días de su 
ayuno. 

La visión se terminó, y entonces con anhelo vehemente la naturaleza humana de Cristo pidió 
alimento. Esa era la oportunidad de Satanás para atacar. Y resolvió aparecerse como uno 
de los ángeles de luz que se habían aparecido a Cristo en su visión (Carta 159, 1903). 

No disminuyó la prueba.- 



Cristo sabía que su Padre le daría alimento cuando le placiera hacerlo. En esa angustiosa 
prueba, cuando el hambre lo apremiaba sobremanera, no permitió que el prematuro ejercicio 
de su poder divino disminuyera en lo más mínimo la prueba que le había sido asignada. 

Los seres humanos caídos no podrían, al ser puestos en aprietos, disponer del poder de 
obrar milagros en su propio beneficio para salvarse del dolor o de la angustia, o para 
alcanzar victoria sobre sus enemigos. El propósito de Dios era poner a prueba a la raza 
humana y darle una oportunidad de desarrollar el carácter al encontrarse frecuentemente en 
situaciones aflictivas que probaran su fe y confianza en el amor y en el poder de Dios. La 
vida de Cristo fue un modelo perfecto. Enseñaba siempre a los hombres, por precepto y 
ejemplo, que dependen de Dios, y que su fe y firme confianza debieran estar en Dios (RH 
18-8-1874). 

1-11(Mar. 1: 12-13; Luc. 4: 1-13; ver EGW com. Juan 2: 1-2). 

Se congregan todas las energías de la apostasía.- 

Se determinó en los concilios de Satanás que él [Cristo] debía ser vencido. Ningún ser 
humano había venido a este mundo y había escapado del poder del engañador. Todas las 
fuerzas de la confederación del mal siguieron a Cristo para combatir contra él y prevalecer si 
era posible. La más terrible y continua enemistad surgió entre la simiente de la mujer y la 
serpiente. La serpiente misma convirtió a Cristo en el blanco de todas las armas del 
infierno... 

La vida de Cristo fue una lucha perpetua contra los instrumentos satánicos. Satanás 
congregó a todas las fuerzas de la apostasía contra el Hijo de Dios. El conflicto aumentó en 
fiereza y perversidad cuando, vez tras vez, la presa fue arrebatada de sus manos. Satanás 
atacó a Cristo con toda forma concebible de tentaciones (RH 29-10-1895). 

Ningún fracaso ni aun en un solo punto.- 

Cristo pasó de esta escena de gloria [su bautismo] a la escena de la tentación máxima. Fue 
al desierto, y allí lo encontró Satanás; y éste lo tentó en los mismos puntos en que el hombre 
será tentado. Nuestro Sustituto y Garante pasó por el terreno donde Adán tropezó y cayó. 
La pregunta era: ¿Tropezará en los mandamientos de Dios y caerá como sucedió en el caso 
de Adán? Vez tras vez hizo frente al ataque de Satanás con un "escrito está", y Satanás se 
retiró del campo de batalla derrotado. Cristo redimió la desdichada caída de Adán, y ha 
perfeccionado un carácter de completa obediencia, y ha dejado un ejemplo a la familia 
humana para que se imite el Modelo. Si hubiera fracasado en un punto, en lo que se refiere 
a la ley de Dios, no habría sido una ofrenda perfecta pues Adán sólo falló en un punto (RH 
10-6-1890). 

Satanás mintió a Cristo.- 

Satanás le dijo a Cristo que sólo debía poner los pies en la senda teñida de sangre, pero no 
tenía que recorrerla. Fue probado como Abrahán para que 201 mostrara su perfecta 
obediencia. También declaró que él era el ángel que había detenido la mano de Abrahán 
cuando levantó el cuchillo para matar a Isaac, y que ahora había venido para salvarle la vida; 
pero no era necesario que soportara la penosa hambre y la muerte por inanición; que él le 
ayudaría a llevar una parte de la obra en el plan de salvación (RH 4-8-1874). 

(Cap. 3: 16-17; Mar. 1: 10-11; Luc. 3: 21-22.) 

 Preciosas señales de aprobación.- 

Cristo no vino para prestar atención a los oprobiosos sarcasmos de Satanás. No fue inducido 



a darle pruebas de su poder. Mansamente soportó sus afrentas sin vengarse. Las palabras 
pronunciadas desde el cielo durante su bautismo fueron muy preciosas; le demostraron que 
su Padre aprobaba los pasos que daba en el plan de salvación como sustituto y garantía del 
hombre. La apertura de los cielos y el descenso de la paloma celestial fueron 
manifestaciones de que su Padre uniría su poder en el cielo con el de su Hijo en la tierra para 
rescatar al hombre del dominio de Satanás, y que Dios aceptaba el esfuerzo de Cristo por 
unir la tierra con el cielo y al hombre limitado con el Infinito. 

Estas señales, recibidas del Padre celestial, fueron indeciblemente preciosas para el Hijo de 
Dios a través de todos sus crueles sufrimientos y su terrible conflicto con el caudillo rebelde 
(RH 18-8-1874). 

(Gén. 3: 1-6.) 

Satanás impotente para hipnotizar a Cristo.- 

Satanás tentó al primer Adán en el Edén, y Adán argumentó con el enemigo, dándole así una 
ventaja. Satanás ejerció su poder hipnótico sobre Adán y Eva, y se esforzó por ejercer ese 
poder sobre Cristo. Pero después de que fueron citadas las palabras de las Escrituras, 
Satanás supo que no tendría la oportunidad de triunfar (Carta 159, 1903). 

(Rom. 5: 12-19; 1 Cor. 15: 22, 45; 2 Cor. 5: 21; Heb. 2: 14-18; 4: 15.) 

 El contraste entre los dos Adanes.- 

Cuando Adán fue atacado por el tentador en el Edén, no tenía la mancha del pecado. Estaba 
en todo el vigor de su perfección ante Dios. Todos los órganos y facultades de su ser 
estaban desarrollados por igual y equilibrados armoniosamente. 

Cristo ocupó el lugar de Adán en el desierto de la tentación, para soportar la prueba en que 
éste fracasó. Entonces Cristo venció en lugar del pecador, cuatro mil años después de que 
Adán dio la espalda a la luz de su hogar. La familia humana, separada de la presencia de 
Dios, se había apartado más y más, generación tras generación, de la pureza original, de la 
sabiduría y el conocimiento que Adán poseía en el Edén. Cristo llevó los peca dos y las 
debilidades de la raza humana en la condición en que ésta se encontraba cuando él vino a la 
tierra para socorrer al hombre. En favor de la raza humana y con las debilidades del hombre 
caído sobre sí, debía resistir las tentaciones de Satanás en todos los puntos en los cuales 
sería atacado el hombre... 

¡En qué contraste se halla el segundo Adán cuando entra en el sombrío desierto para hacer 
frente a Satanás sin ayuda alguna! La raza humana había ido disminuyendo en estatura y 
vigor físico desde la caída, y hundiéndose más y más en la balanza del valor moral, hasta el 
momento en que Cristo vino a la tierra. Y Cristo debía llegar hasta donde estaba el hombre 
caído, para levantarlo. Tomó la naturaleza humana y llevó las debilidades y la degeneración 
de la raza. El que no conoció pecado se convirtió en pecado por nosotros. Se humilló hasta 
las mayores profundidades de la miseria humana a fin de poder estar calificado para llegar 
hasta el hombre y elevarlo de la degradación en que lo había sumido el pecado (RH 
28-7-1874). 

La disciplina más severa.- 

Como hijo de una raza caída, tenía que mantener su gloria velada. Esta fue la más severa 
disciplina a la que podía someterse el Príncipe de la vida. En esa condición midió sus 
fuerzas con Satanás. El que había sido expulsado del cielo luchó desesperadamente para 
dominar a Aquel de quien había estado celoso en los atrios celestiales ¡Qué batalla fue ésta! 
Ningún lenguaje es adecuado para describirla. Pero en el futuro cercano será comprendida 



por los que venzan por la sangre del Cordero y por la palabra de su testimonio (Carta 19, 
1901). 

(Heb. 2: 14-18; 4: 15; 2 Ped. 1: 4.) 

 El poder del cual el hombre puede disponer.- 

El Hijo de Dios fue atacado a cada paso por las potestades de las tinieblas. Después de su 
bautismo fue llevado por el Espíritu al desierto, y soportó la tentación durante cuarenta días. 
Me han llegado cartas en las que se afirma que Cristo no pudo haber tenido la misma 
naturaleza del hombre, pues si la hubiera tenido habría caído ante tentaciones similares. Si 
Cristo no hubiera tenido la naturaleza del hombre, no podría ser nuestro ejemplo. Si no 
participó de nuestra naturaleza 202 no podría haber sido tentado como lo ha sido el hombre. 
Si no hubiera sido posible que se rindiera a la tentación, no podría ser nuestro ayudador. 
Fue una solemne realidad que Cristo viniera a reñir las batallas como hombre, en lugar del 
hombre. Su tentación y su victoria nos dicen que la humanidad debe copiar al Modelo; el 
hombre debe llegar a participar de la naturaleza divina. 

En Cristo se combinaban la divinidad y la humanidad. La divinidad no se degradó ante la 
humanidad; la divinidad retuvo su lugar, pero la humanidad, estando unida con la divinidad, 
resistió la más terrible prueba de la tentación en el desierto. Después de su largo ayuno, el 
príncipe de este mundo vino a Cristo cuando estaba hambriento, y le sugirió que ordenara 
que las piedras se convirtieran en pan. Pero el plan de Dios, ideado para la salvación del 
hombre, disponía que Cristo sintiera el hambre, la pobreza y todos los otros aspectos de la 
vida humana. Resistió la tentación mediante el poder del cual el hombre puede disponer. Se 
aferró del trono de Dios, y no hay hombre o mujer que no pueda disponer de la misma ayuda 
mediante la fe en Dios. El hombre puede llegar a convertirse en participante de la naturaleza 
divina. No hay una sola alma que no pueda pedir la ayuda del cielo en la tentación y en la 
prueba. Cristo vino para revelar la fuente de su poder, a fin de que el hombre no dependiera 
nunca de sus capacidades humanas sin ayuda. 

Los que venzan deben emplear al máximo cada facultad de su ser. Deben luchar 
afanosamente sobre sus rodillas pidiendo poder divino delante de Dios. Cristo vino para ser 
nuestro ejemplo y para que sepamos que podemos ser participantes de la naturaleza divina. 
¿Cómo? Habiendo huido de la corrupción que hay en el mundo por la concupiscencia. 
Satanás no ganó la victoria sobre Cristo. No puso su pie sobre el alma del Redentor. No 
tocó la cabeza aunque hirió el calcañar. Mediante su propio ejemplo, Cristo demostró que el 
hombre puede mantenerse en su integridad. Los hombres pueden tener poder para resistir el 
mal: un poder que ni la tierra, ni la muerte, ni el infierno pueden vencer; un poder que los 
colocará donde puedan vencer como Cristo venció. En ellos pueden combinarse la divinidad 
y la humanidad (RH 18-2-1890). 

(Isa. 53: 6; 2 Cor. 5: 21.) 

 Las terribles consecuencias de la transgresión.- 

La tentación no es tentación a menos que haya una posibilidad de rendirse. Se resiste la 
tentación cuando se influye poderosamente sobre el hombre para que haga una mala acción, 
y éste sabiendo que puede ceder, por fe se resiste a cometerla, aferrándose firmemente del 
poder divino. Esta fue la angustiosa prueba por la que pasó Cristo. Si no hubiera habido la 
posibilidad de su caída, no podría haber sido tentado en todo como el hombre es tentado. 
Era un ser libre, puesto a prueba como lo fue Adán y como lo es cada hombre. En sus horas 
finales, mientras colgaba de la cruz, experimentó en toda su plenitud lo que el hombre 
experimenta cuando lucha contra el pecado. Comprendió cuán malo puede llegar a ser un 
hombre cuando se rinde al pecado. Se dio cuenta de las terribles consecuencias de la 



transgresión de la ley de Dios, pues pesaba sobre él la iniquidad de todo el mundo (Yl 
20-7-1899). 

Cristo, un ser moral libre.- 

Las tentaciones a las que fue sometido Cristo fueron una terrible realidad. Como ser libre, fue 
puesto a prueba con la libertad de rendirse ante las tentaciones de Satanás poniéndose en 
pugna contra Dios. Si no hubiese sido así, no hubiera sido posible que cayera. No hubiera 
sido tentado en todo como es tentada la familia humana (Yl 26-10-1899). 

Cristo puesto a prueba.- 

Cristo fue puesto a prueba durante cierto tiempo. Se revistió de la humanidad para soportar 
la tentación y la prueba que no pudo resistir el primer Adán. Si hubiese fracasado en su 
prueba y tentación, hubiera sido desobediente a la voz de Dios, y el mundo se habría perdido 
(ST 10-5- 1899). 

 

3-4. 

Una discusión con Satanás.- 

Recordad que nadie excepto Dios puede discutir con Satanás (Carta 206, 1906). 

4 (ver EGW com. Gén. 3: 24). 

Una desviación más atroz que la muerte.- 

[Se cita Mat. 4:4.] Cristo le dijo a Satanás que a fin de prolongar la vida, la obediencia a los 
requerimientos de Dios era más esencial que el alimento material. Seguir un sendero 
desviado de los propósitos de Dios, en el más mínimo grado, sería más atroz que el hambre o 
la muerte (Redemption: or The First Advent Of Christ [Redención, o El primer advenimiento de 
Cristo], p. 48). 

 

5-6. 

¿Quién puede resistir un reto?- 

Jesús no se iba a colocar en peligro para complacer al diablo. ¿Pero cuántos hoy día pueden 
203 resistir un reto? (MS 171 1893). 

8-10 (Luc. 4: 5-8). 

Un panorama de condiciones verdaderas.- 

El [Satanás] le pidió al Salvador que se rindiera ante su autoridad, prometiéndole que si lo 
hacía los reinos del mundo serían suyos. Presentó ante Cristo el éxito que él [Satanás] había 
alcanzado en el mundo, y le enumeró los principados y las potestades que estaban 
sometidos a él. Declaró que él había hecho lo que no había podido hacer la ley de Jehová. 

Pero Jesús le dijo: "Vete, Satanás, porque escrito está: Al Señor tu Dios adorarás, y a él sólo 
servirás". Esto fue para Cristo exactamente lo que la Biblia declara que es: una tentación. El 
tentador presentó delante de sus ojos los reinos de este mundo. Tal como Satanás los veía, 
tenían mucha grandeza exterior; pero Cristo los veía desde un aspecto diferente, como eran: 
dominios terrenales bajo el poder de un tirano. Vio a la humanidad llena de dolor y 
sufrimiento bajo el poder opresivo de Satanás. Contempló la tierra contaminada por el odio, 
la venganza, la maldad, la concupiscencia y el asesinato. Vio espíritus de demonios 
posesionados de los cuerpos y las almas de los hombres (MS 33, 1911). 



10 (Luc. 4: 8). 

La orden obligó a Satanás.- 

Jesús dijo al astuto enemigo: "Vete, Satanás, porque escrito está: Al Señor tu Dios adorarás, 
y a él solo servirás". Satanás le había pedido a Cristo que demostrara que era el Hijo de 
Dios, y en este caso le había dado la prueba que pedía. Ante la orden divina de Cristo, se vio 
obligado a obedecer. Fue rechazado y silenciado. No tenía poder que lo capacitara para 
resistir el indiscutible rechazo. Fue obligado, sin más palabras, a desistir instantáneamente y 
dejar al Redentor del mundo (RH 1-9-1874). 

11 (Luc. 4: 13). 

Un concilio de estrategia.- 

Aunque Satanás había fracasado en sus tentaciones más poderosas, sin embargo no había 
renunciado a todas sus esperanzas de que, en algún futuro, pudiera tener éxito en sus 
esfuerzos. Anticipaba el momento, durante el ministerio de Cristo, cuando tuviera las 
oportunidades de probar sus artificios contra él. No acababa de retirarse, frustrado y 
derrotado, del escenario del conflicto, cuando comenzó a trazar planes para cegar el 
entendimiento de los judíos, el pueblo escogido de Dios, para que no discernieran en Cristo 
al Redentor del mundo. Se propuso llenar el corazón de ellos de envidia, celos y odio contra 
el Hijo de Dios, para que no lo recibieran sino que le amargaran su vida terrenal todo lo 
posible. 

Satanás celebró un concilio con sus ángeles en cuanto al proceder que debían seguir para 
impedir que el pueblo tuviera fe en Cristo como el Mesías, a quien por tanto tiempo los judíos 
habían esperado con ansiedad. Estaba chasqueado v enfurecido porque no había vencido 
en nada a Jesús con sus múltiples tentaciones. Pero ahora pensaba que si podía fomentar 
en los corazones del propio pueblo de Cristo un sentimiento de incredulidad para que no 
reconocieran a Jesús como prometido, podría desanimar al Salvador en su misión y 
conseguir que los, judíos fueran sus instrumentos para llevar a cabo sus propósitos 
diabólicos. De modo que comenzó a obrar en su manera sutil, esforzándose para lograr 
mediante una estrategia lo que no había podido por medio de un esfuerzo directo y personal 
(2SP 97-98). 

 

CAPÍTULO 5 

1-12. 

Suficiente para evitar la perplejidad.- 

Un estudio del maravilloso Sermón del Monte, de Cristo, enseñará al creyente cuáles deben 
ser las características de aquellos a quienes el Señor llama "Bienaventurados". [Se cita Mat. 
5: 1-12.]... 

Agradezco al Señor porque se dan instrucciones tan claras a los creyentes. Si no tuviéramos 
otras instrucciones fuera de las que están contenidas en estas pocas palabras, sería 
suficiente para que nadie quedara confundido. Pero tenemos toda la Biblia llena de 
instrucciones preciosas. Nadie necesita quedar en la penumbra y la incertidumbre. Los que 
mediante la fe, la oración y el ferviente estudio de las Escrituras procuren obtener las virtudes 
que aquí se destacan, fácilmente se distinguirán de los que no caminan en la luz. Los que se 
niegan a seguir un "Así dice Jehová", no tendrán excusa que presentar por su persistente 
resistencia contra la Palabra de Dios (Carta 258, 1907). 



Palabras de un carácter diferente.- 

Cristo pronunció sus bendiciones desde el monte de las bienaventuranzas como si hubiese 
estado cubierto por una nube de brillo celestial. Las palabras pronunciadas por él fueron de 
un carácter enteramente diferente de las que habían salido de los labios de los escribas y 
fariseos. Aquellos a quienes él calificó como 204 bienaventurados eran precisamente los que 
ellos habían presentado como malditos por Dios. Declaró a esa multitud de personas que 
podía entregar los tesoros de la eternidad a cualesquiera que él deseara. Aunque su 
divinidad estaba revestida con humanidad, no pensó que era usurpación ser igual a Dios. De 
esa manera públicamente describió los atributos de los que habían de compartir las 
recompensas eternas. Destacó en forma particular a los que sufrirían persecuciones por 
causa de su nombre. Serían ricamente bendecidos convirtiéndose en herederos de Dios y 
coherederos con Jesucristo. Grande sería su recompensa en el cielo (MS 72, 1901). 

Un tesoro de bondad.- 

Cristo anhelaba llenar el mundo con una paz y un gozo que serán similares a los que existen 
en el mundo celestial. [Se cita Mat. 5:1-12.]... 

Pronunció con claridad y poder las palabras que debían llegar hasta nuestro tiempo como un 
tesoro de bondad. Cuán preciosas fueron esas palabras, y cuán animadoras. De sus labios 
divinos emanaron, con plena y abundante seguridad, las bendiciones que lo señalaban como 
la fuente de toda bondad, y que tenía la prerrogativa de bendecir a todos los presentes e 
influir en su mente. Estaba ocupado en la misión sagrada que le incumbía y le era peculiar, y 
los tesoros de la eternidad estaban a su disposición. Nada le impediría repartirlos. No era una 
usurpación que actuara como Dios. Abarcó en sus bendiciones a los que habían de constituir 
su reino en este mundo. Había llevado hasta el mundo todas las bendiciones esenciales para 
la felicidad y el gozo de cada alma, y ante esa vasta asamblea presentó las riquezas de la 
gracia del cielo, los tesoros acumulados del Padre eterno. 

En ese momento especificó quiénes serían los súbditos de su reino celestial. No pronunció 
una palabra que halagara a los hombres de mayor autoridad, a los signatarios mundanales; 
pero presentó ante todos los rasgos de carácter que debe poseer el pueblo peculiar que 
constituya la familia real en el reino del cielo. Especificó quiénes se convertirán en herederos 
de Dios y coherederos con él. Proclamó públicamente la elección de sus súbditos y les 
asignó su lugar en su servicio como unidos con él mismo. Los que posean el carácter 
especificado, compartirán con él la bendición y la gloria y el honor que él siempre recibirá. 

Los que son distinguidos y bendecidos de esta manera, serán un pueblo peculiar que hará 
fructificar los talentos del Señor. Habló de los que sufrirán por causa de su nombre como los 
que recibirán una gran recompensa en el reino del cielo. Habló con la dignidad de Aquel que 
tiene autoridad ilimitada; como quien tenía todas las riquezas celestiales para entregarlas a 
los que lo recibieran como su Salvador. 

Los hombres pueden usurpar la autoridad de la grandeza en este mundo; pero Cristo no los 
reconoce; son usurpadores. 

Hubo ocasiones cuando Cristo habló con una autoridad que hacía que sus palabras 
penetraran con fuerza irresistible, con un sentimiento abrumador de la grandeza del que 
hablaba, y los instrumentos humanos se redujeron a la nada en comparación con Aquel que 
estaba ante ellos. Fueron profundamente conmovidos; quedaron convencidos de que estaba 
repitiendo la orden proveniente de la gloria más excelsa. Mientras él invitaba al mundo para 
que escuchara, quedaron maravillados y extasiados, y la convicción llegó a su mente. Cada 
palabra se abrió lugar, y los oyentes creyeron y recibieron palabras que no pudieron resistir. 
Cada palabra que Cristo pronunció les pareció a los oyentes como la vida de Dios. Estaba 



demostrando que era la luz del mundo y la autoridad de la iglesia, que demandaba tener 
preeminencia sobre todos ellos (MS 11 8, 1905). 

13-14 (cap. 15: 9; 22: 29). 

Los humildes son la sal de la tierra.- 

Cristo comparaba a sus discípulos en sus enseñanzas con los objetos que les eran más 
familiares. Los comparó con la sal y con la luz. "Vosotros sois la sal de la tierra -dijo-. 
Vosotros sois la luz del mundo". Estas palabras fueron pronunciadas a unos pocos 
pescadores pobres y humildes. Sacerdotes y rabinos se hallaban entre el auditorio, pero no 
se dirigió a ellos. Con todo su conocimiento, con toda su pretendida instrucción en los 
misterios de la ley, con todas sus pretensiones de conocer a Dios, revelaban que no lo 
conocían. A esos dirigentes habían sido confiados los oráculos de Dios, pero Cristo los 
definió como maestros peligrosos. Les dijo: Enseñáis "como doctrina mandamientos de 
hombres... Erráis, ignorando las Escrituras y el poder de Dios". Apartándose de esos 
hombres y volviéndose a los humildes pescadores, les dijo: "Vosotros sois la sal de la tierra" 
(RH 22-8-1899). 

No es una luz que se origina en sí misma.- 

205 La luz que brilla de los que reciben a Jesucristo no se origina por sí misma. Toda ella 
proviene de la Luz y la Vida del mundo. El enciende esa luz, así como enciende el fuego que 
todos deben emplear al cumplir su servicio. Cristo es la luz, la vida, la santidad, la 
santificación de todos los que creen, y su luz debe ser recibida e impartida en toda buena 
obra. Su gracia también actúa en muy diversas maneras como la sal de la tierra. 
Adondequiera que logre llegar esta sal -a los hogares o a las comunidades- se convierte en 
un poder que preserva para salvar todo lo que es bueno y para destruir todo lo que es malo 
(RH 22-8-1899). 

17-19. 

Infimos entre los seres humanos.- 

[Se cita Mat. 5:17-19.1 Este es el fallo pronunciado en el reino de los cielos. Algunos han 
pensado que estará allí el que quebranta los mandamientos, pero que ocupará el último 
lugar. Esto es un error. Los pecadores nunca entrarán en las moradas de la 
bienaventuranza. El que quebranta los mandamientos, y todos los que se unen con él para 
enseñar que no hay diferencia entre violar la ley divina u observarla, serán calificados por el 
universo del cielo como ínfimos entre los seres humanos, pues no sólo ellos mismos han sido 
desleales, sino que han enseñado a otros a quebrantar la ley de Dios. Cristo pronuncia una 
sentencia sobre los que pretenden tener un conocimiento de la ley pero que -por precepto y 
ejemplo- conducen las almas a la confusión y a las tinieblas (RH 15-11-1898). 

21-22, 27-28 (Apoc. 20: 12). 

Rasgos del carácter en los libros del cielo. - 

La ley de Dios llega hasta los sentimientos y los motivos, tanto como a los actos externos. 
Revela los secretos del corazón proyectando luz sobre cosas que antes estaban sepultadas 
en tinieblas. Dios conoce cada pensamiento, cada propósito, cada plan, cada motivo. Los 
libros del cielo registran los pecados que se hubieran cometido si hubiese habido 
oportunidad. Dios traerá a juicio toda obra, con toda cosa encubierta. Con su ley mide el 
carácter de cada hombre. Así como el artista transfiere al lienzo los rasgos del rostro, así 
también los rasgos del carácter de cada individuo son transferidos a los libros del cielo. Dios 
tiene una fotografía perfecta del carácter de cada hombre, y compara esa fotografía con su 



ley El revela al hombre los defectos que echan a perder su vida, y lo exhorta a que se 
arrepienta y se aparte del pecado (ST 31-7-1-901). 

48. 

Perfección en la edificación del carácter.- 

El Señor exige perfección de su familia redimida. Demanda perfección en la edificación del 
carácter. Los padres y las madres necesitan especialmente comprender los mejores métodos 
para educar a los hijos a fin de que puedan cooperar con Dios. Hombres y mujeres, niños y 
jóvenes, son medidos en las balanzas del cielo de acuerdo con lo que revelan en su vida 
hogareña. Un cristiano en el hogar, es un cristiano por doquiera. La religión practicada en el 
hogar ejerce una influencia inconmensurable (MS 34, 1899). 

La vida de un hombre perfecto.- 

Nuestro Salvador, como Hijo de Dios, llevó al cielo la verdadera relación de un ser humano. 
Somos hijos e hijas de Dios. Para saber cómo comportarnos debidamente, debemos seguir 
las pisadas de Cristo. El vivió la vida de un hombre perfecto durante treinta años, cumpliendo 
con la más excelsa norma de perfección (Carta 69, 1897). 

 

CAPÍTULO 6 

16 (cap. 9: 16). 

La religión inventada no es vida y luz.- 

Delante de nosotros hay tiempos que probarán el alma de los hombres, y habrá necesidad de 
velar, de [practicar] la correcta clase de ayuno. Este no será como el ayuno de los fariseos. 
Sus ayunos consistían en ceremonias externas. No humillaban el corazón ante Dios. 
Estaban llenos de amargura, envidia, malicia, contienda, egoísmo y justicia propia. 
Inclinaban la cabeza simulando humildad, pero eran codiciosos, llenos de estima y de 
importancia propias. En espíritu eran opresores, exigentes y orgullosos. 

Todo el servicio judío había sido mal interpretado y mal aplicado. Se había pervertido el 
propósito de los sacrificios. Eran un símbolo de Cristo y de su misión, para que cuando 
viniera en la carne, el mundo pudiera reconocer a Dios en él y lo aceptara como su Redentor. 
Pero la falta de un verdadero servicio de corazón había hecho que los judíos fueran ciegos al 
conocimiento de Dios. Su religión se componía de exigencias, ceremonias y tradiciones. 

Los fariseos aún tenían que aprender que injusticia ensalza a una nación, y que las formas y 
las ceremonias no pueden ocupar el lugar de la rectitud. Cristo enseñaba al pueblo tan 
ciertamente cuando estuvo envuelto en la columna de nube como cuando estuvo sentado 206 
en el monte. Aquí enseñó la misma compasiva consideración para con los pobres como en 
las lecciones que dio a los discípulos. Pero la responsabilidad de cada individuo delante de 
Dios, la misericordia, el amor y la compasión de Dios, no se incluían en las enseñanzas 
dadas al pueblo por los gobernantes de Israel. Dijo Cristo: "Nadie pone remiendo de paño 
nuevo en vestido viejo; porque tal remiendo tira del vestido, y se hace peor la rotura". La 
verdad, la luz, la vida, que debieran caracterizar la verdadera piedad no podían unirse con la 
religión inventada por los fariseos (MS 3, 1898). 

24 (Luc. 16: 13; Sant. 4: 4). 

Los vacilantes son aliados de Satanás.- 

[Se cita Mat. 6:24.] Los que comienzan a medias su vida cristiana, al final se encontrarán 



enteramente del lado del enemigo, no importa cuáles hayan sido sus primeras intenciones. Y 
el ser apóstata, traidor a la causa de Dios, es más grave que la muerte, pues significa la 
pérdida de la vida eterna. 

Los hombres y mujeres vacilantes son los mejores aliados de Satanás. Son hipócritas, no 
importa cuán favorable sea la opinión que tengan de sí mismos. Todos los que son leales a 
Dios y a la verdad deben mantenerse firmemente de parte de lo correcto porque es correcto. 
Juntarse con los que no son consagrados, y aún ser leales a la verdad, es sencillamente 
imposible. No podemos unirnos con los que se complacen a sí mismos, que se ocupan de 
planes mundanales, sin perder nuestra relación con el Consejero celestial. Podemos 
recuperarnos de la trampa del enemigo, pero quedamos lastimados y heridos, y se ha 
empequeñecido nuestra vida espiritual (RH 19- 

4 -1898). 

28-29. 

El esfuerzo no puede igualar a la sencillez.- 

Cristo muestra aquí que aunque las personas se esfuercen hasta el cansancio para 
convertirse en objetos de admiración, aquellas cosas a las cuales dan tanto valor no se 
pueden comparar con las flores del campo. Esas sencillas flores, con el adorno de Dios, aun 
sobrepujarían en belleza a las hermosas vestiduras de Salomón (MS 153, 1903). 

Una idea de la consideración de Dios.- 

Si los lirios del campo son objetos sobre los cuales el supremo Artífice ha impartido cuidado, 
haciéndolos tan bellos que sobrepujan la gloria de Salomón, el más grande rey que jamás 
haya empuñado un cetro; si la hierba del campo ha sido hecha de modo que constituya 

una bella alfombra para la tierra, ¿podemos formarnos una idea de la consideración que Dios 
dispensa al hombre que ha formado a su imagen? (Carta 4, 1896). 

Cada flor expresa amor. 

El supremo Artífice llama nuestra atención a las flores inanimadas del campo, destacando los 
bellos tonos y la maravillosa variedad de matices que puede poseer una flor. De ese modo 
Dios ha revelado su habilidad y cuidado. Así quería mostrar el gran amor que tiene por cada 
ser humano. 

Cada flor es una expresión del amor de Dios (Carta 24, 1899). 

Las flores del campo, en su infinita variedad, siempre cumplen la función de deleitar a los 
hijos de los hombres. Dios alimenta cada raíz para expresar su amor a todos los que son 
enternecidos y subyugados por las obras de sus manos. No necesitamos ninguna exhibición 
artificial. El amor de Dios se representa con las bellas obras de su creación. Estas cosas 
significan más de lo que muchos suponen (Carta 84, 1900). 

28-30. 

Una lección de fe.- 

A pesar de que sobre la tierra fue pronunciada la maldición de que produciría espinas y 
cardos, hay una flor en el cardo. En el mundo no todo es tristeza y desgracia. El gran libro 
de la naturaleza de Dios está abierto para nuestro estudio, y de él debemos obtener más 
excelsas ideas de su grandeza y amor y gloria insuperables. Aquel que estableció los 
fundamentos de la tierra, que adornó los cielos y colocó las estrellas en su orden; Aquel que 
ha revestido la tierra con una alfombra viviente y la ha embellecido con preciosas flores de 



toda tonalidad y variedad, quiere que sus hijos aprecien sus obras y se deleiten en la sencilla 
y serena belleza con la cual ha adornado el hogar terrenal de ellos. 

Cristo procuró desviar la atención de sus discípulos de lo artificial hacia lo natural: "Si la 
hierba del campo que hoy es, y mañana se echa en el horno, Dios la viste así, ¿no hará 
mucho más a vosotros, hombres de poca fe?" ¿Por qué nuestro Padre celestial no alfombró 
la tierra de marrón o de gris? Escogió el color que da más descanso, el que es mejor para 
los sentidos. ¡Cómo alegra el corazón y vivifica al cansado espíritu contemplar la tierra 
vestida con su atavío de viviente verdor! El aire estaría lleno de polvo sin esa cobertura, y la 
tierra parecería un desierto. Cada brizna de hierba, cada capullo que se abre y cada lozana 
flor es 207 una prueba del amor de Dios, y debiera enseñarnos una lección de fe y confianza 
en él. Cristo llama nuestra atención a su belleza natural, y nos asegura que el vestido más 
hermoso del rey más grande que jamás haya empuñado un cetro, no fue igual al ropaje de la 
flor más humilde. Quienes suspiran por el esplendor artificial que sólo puede comprar la 
riqueza, o por pinturas costosas, muebles y vestidos, escuchen la voz del divino Maestro. El 
les muestra las flores del campo, cuya sencilla estructura no puede ser igualada por la 
habilidad humana (RH 27-10-1885). 

 

CAPÍTULO 7 

1-2. (Luc. 6: 37; Rom. 2: 1; ver EGW com. 1 Sam. 14: 44). 

Satanás juzgado por sus propias ideas de justicia.- 

Satanás será juzgado de acuerdo con sus propias ideas de justicia. El reclamaba que cada 
pecado debía ser castigado. Si Dios perdonaba el castigo -decía él- no era un Dios de 
verdad y de justicia. Satanás sufrirá el castigo que dijo que Dios debería aplicar (MS 111, 
1897). 

13-14. 

Ver EGW com. cap. 16:24. 
 

15. 

Ver EGW com. 2 Cor. 11: 14. 
 

20-21. 

Ver EGW com. cap. 24: 23-24. 

21-23 (cap. 24: 24; 2 Cor. 11: 14-15; 2 Tes. 2: 9-10; Apoc. 13: 13-14). 

Profesar no es suficiente.- 

Los que hoy afirman que son santos, jactanciosamente se habrían adelantado diciendo: 
"Señor, Señor, ¿no nos conoces? ¿No hemos profetizado en tu nombre? ¿Y en tu nombre no 
hemos echado demonios? ¿Y en tu nombre no hemos hecho muchas maravillas?" La gente 
que aquí se describe, que se jacta de esa manera, aparentando que entretejen a Jesús en 
todas sus acciones, adecuadamente representa a los que hoy dicen que son santos, pero 
que están en contra de la ley de Dios. Cristo los llama hacedores de maldad porque son 
engañadores que se revisten de justicia para ocultar las deformidades de sus caracteres, la 
maldad interior de sus corazones impíos. Satanás ha descendido en estos últimos días para 
obrar con todo engaño de maldad en los que se pierden. Su majestad satánica obra milagros 
a la vista de los falsos profetas, delante de los hombres, afirmando que ciertamente es el 



mismo Cristo. Satanás imparte su poder a los que le están ayudando en sus engaños. Por lo 
tanto, los que declaran que tienen el gran poder de Dios, sólo pueden ser descubiertos 
mediante el gran detector: la ley de Jehová. El Señor nos dice que, si fuera posible, 
engañarían a los mismos escogidos. El vestido de ovejas parece tan real, tan genuino, que 
sólo se puede percibir al lobo cuando acudimos a la gran norma moral de Dios, y allí 
encontramos que son transgresores de la ley de Jehová (RH 25-8- 1885). 

29. 

Ver EGW com. Luc. 4: 18-19. 
 

CAPÍTULO 9 

9-10. 

Ver EGW com. Luc. 5: 29. 

11 (Isa. 58: 4; Luc. 5: 30). 

Ayunar con orgullo y comer con humildad.- 

Los fariseos veían cómo Cristo participaba en comidas con publicanos y pecadores. El era 
tranquilo y tenía dominio propio, era bondadoso, cortés y amigable; y a pesar de que no 
podían menos que admirar el cuadro que se presentaba, tan diferente de su propio proceder, 
no podían soportar el espectáculo. Los altivos fariseos se ensalzaban a sí mismos y 
menospreciaban a los que no habían sido favorecidos con los privilegios y la luz que ellos 
habían recibido. Aborrecían y despreciaban a los publicanos y pecadores. Sin embargo, 
delante de Dios su culpa era mayor. La luz del cielo brillaba en su senda diciéndoles: "Este 
es el camino, andad por él". Pero habían menospreciado la dádiva. Dirigiéndose a los 
discípulos de Cristo, les dijeron: "¿Por qué come vuestro Maestro con los publicanos y 
pecadores?" Con esta pregunta esperaban despertar el prejuicio que sabían que había 
existido en la mente de los discípulos, para hacer temblar su débil fe. Apuntaron sus dardos 
donde les parecía que lastimarían y herirían. 

¡Orgullosos aunque necios fariseos, que ayunáis para contiendas y discusiones y para herir 
con el puño de impiedad! Cristo come con los publicanos y pecadores para atraerlos a sí 
mismo. El Redentor del mundo no puede aceptar los ayunos observados por la nación judía. 
Ayunan con orgullo y justicia propia, mientras Cristo come humildemente con publicanos y 
pecadores. 

Desde su caída, la obra de Satanás ha sido la de acusar, y los que rechazan la luz que Dios 
envía proceden de la misma manera hoy día. Revelan a otros las cosas que consideran que 
son una falta. Así actuaban los fariseos. Cuando encontraban algo para poder acusar a los 
discípulos, no hablaban con los que pensaban que estaban en error, sino que presentaban a 
Cristo las cosas que pensaban que 208 eran muy malas en sus discípulos; y cuando 
pensaban que Cristo se había equivocado, lo acusaban ante sus discípulos. Su obra era la 
de enemistar los corazones (MS 3, 1898). 

12-13. (cap. 20: 28; Mar. 2: 17; 10: 45; Luc. 5: 31-32). 

Alivio en cada caso.- 

Cristo era médico tanto del cuerpo como del alma. Era ministro, misionero y médico. Desde 
su niñez se interesó en cada aspecto del sufrimiento humano que observó. Podía decir con 
seguridad: No vine para ser servido, sino para servir.  En cada calamidad proporcionaba 



alivio. Sus palabras bondadosas eran un bálsamo curativo. Aunque aparentemente no 
hubiera un claro milagro, sin embargo no había duda de que había impartido su virtud a 
quienes veía en sufrimiento y necesidad. Durante todos los treinta años de su vida privada 
fue humilde, manso y modesto. Tenía una relación viviente con Dios, pues el Espíritu de Dios 
estaba sobre él y demostraba a todos los que lo conocían que vivía para agradar, honrar y 
glorificar a su Padre en las cosas comunes de la vida (RH 24-10-1899). 

13 (Mar. 2: 17; Luc. 5: 32). 

Renunciaba a lo agradable para atender la necesidad.- 

El [Cristo] podría haber ido a los agradables hogares de los mundos no caídos, a la atmósfera 
pura donde nunca se habían introducido la deslealtad y la rebelión; y allí habría sido recibido 
con aclamaciones de alabanza y amor; pero era un mundo caído el que necesitaba al 
Redentor. "No he venido a llamar a justos -dijo-, sino a pecadores, al arrepentimiento" (RH 
15-2-1898). 

 

16. 

Ver EGW com. cap. 6: 16. 
 

17 (Mar. 2: 22; Luc. 5: 37-38). 

Odres nuevos para vino nuevo.- 

La obra de Jesús fue revelar el carácter del Padre y desplegar la verdad que él mismo había 
pronunciado mediante los profetas y los apóstoles; pero no había cabida para la verdad en 
esos hombres sabios y cautelosos. Cristo, el Camino, la Verdad y la Vida, tuvo que pasar por 
alto a los fariseos con su justicia propia, y tomar a sus discípulos de entre los pescadores 
ignorantes y hombres de condición humilde. Los que nunca habían estado con los rabinos, 
que nunca se habían sentado en las escuelas de los profetas, que no habían sido miembros 
del sanedrín, y cuyos corazones no estaban trabados con sus propias ideas, a esos los tomó 
y los educó para su propia misión. Podía hacerlos como odres nuevos para el vino nuevo de 
su reino. Estos eran los pequeños a quienes el Padre podía revelar cosas espirituales; pero 
los sacerdotes y gobernantes, los escribas y fariseos, que declaraban que eran los 
depositarios del conocimiento, no podían albergar los principios del cristianismo, 
posteriormente enseñados por los apóstoles de Cristo. La cadena de la verdad fue dada, 
eslabón tras eslabón, a aquellos que comprendían su propia ignorancia, pero estaban 
dispuestos a aprender del gran Maestro. 

Jesús sabía que no podía hacer ningún bien a los escribas y fariseos a menos que se 
vaciaran de su suficiencia propia. Escogió odres nuevos para su vino nuevo de doctrina, e 
hizo de pescadores y creyentes ignorantes los heraldos de su verdad al mundo. Y sin 
embargo, aunque su doctrina parecía nueva al pueblo, en realidad no era una nueva doctrina, 
sino la revelación del significado de lo que había sido enseñado desde el principio. El 
propósito de Cristo era que sus discípulos tomaran la verdad sencilla y sin adulteraciones 
como la guía de su vida. No debían añadir a sus palabras ni dar un sentido forzado a sus 
declaraciones. No debían interpretar en forma mística las sencillas enseñanzas de las 
Escrituras ni depender de recursos teológicos para construir alguna teoría de origen humano. 
Las verdades vitales y sagradas fueron debilitadas en su significado cuando se le dio un 
sentido místico a las sencillas palabras de Dios, entre tanto que se le daba importancia a las 
teorías humanas. En esta forma los hombres fueron inducidos a enseñar como doctrinas los 
mandamientos de origen humano, y así rechazaron los mandamientos de Dios para observar 
sus propias tradiciones (RH 2-6-1896). 



34. 

Ver EGW com. cap. 12: 24-32. 
 

CAPÍTULO 10 

32. 

Ver com. EGW Luc. 22: 70. 

34 (Luc. 12: 51). 

No hay paz debido al rechazo de los mensajes. 

Jesús declaró: "No he venido para traer paz, sino espada". ¿Por qué? Porque los hombres 
no recibirían la palabra de vida; porque combatirían contra el mensaje que les era enviado 
para proporcionarles gozo, esperanza y vida. 

Consideramos que los judíos no tienen excusa porque rechazaron y crucificaron a Cristo. 
Pero los mensajes que el Señor envía hoy con frecuencia son recibidos de una manera 
similar a la forma en que los judíos recibieron 209 el mensaje de Cristo. Si la enseñanza del 
Señor no armoniza con las opiniones de los hombres, la ira domina a la razón y los hombres 
le facilitan el juego al enemigo oponiéndose a los mensajes que envía el Señor. Satanás los 
usa como afilados instrumentos para oponerse al progreso de la verdad (MS 33, 1911). 

 

CAPÍTULO 11 

12 (Gén. 32: 26). 

La violencia espiritual trae recompensa.- 

Con la gran verdad que hemos tenido el privilegio de recibir, debiéramos convertirnos en 
canales vivientes de luz, y podríamos hacer esto con el poder del Espíritu Santo. Entonces 
podríamos allegarnos al propiciatorio; y al ver el arco de la promesa podríamos arrodillarnos 
con corazón contrito para así buscar el reino de los cielos con una violencia (lucha) espiritual 
que de suyo daría su recompensa. Lo tomaríamos por la fuerza como lo hizo Jacob. 
Entonces nuestro mensaje sería el poder de Dios para salvación. Nuestras súplicas estarían 
llenas de fervor, plenas de la comprensión de nuestra gran necesidad, y no serían 
rechazadas. La verdad se expresaría mediante la vida y el carácter y con labios tocados con 
el carbón viviente que procede del altar de Dios. Cuando experimentemos esto, seremos 
elevados por sobre nuestro pobre y mezquino yo que hemos acariciado tan tiernamente. 
Vaciaremos nuestro corazón del poder corrosivo del egoísmo y estaremos llenos de alabanza 
y gratitud a Dios. Magnificaremos al Señor, al Dios de toda gracia, que ha magnificado a 
Cristo. Y revelaremos su poder por medio de nosotros, convirtiéndonos en hoces afiladas en 
el campo de la cosecha (RH 14- 2-1899). 

14 (Mal. 4: 5; Luc. 1: 17). 

El espíritu y el poder de Elías.- 

Juan censuró las corrupciones de los judíos con el espíritu y poder de Elías, y elevó su voz 
para reprochar los pecados que prevalecían. Sus discursos eran sencillos, al punto, y 
convincentes. Muchos fueron impulsados al arrepentimiento de sus pecados y, como una 
evidencia de su arrepentimiento, fueron bautizados por él en el Jordán.  Esta fue la obra 



preparatoria para el ministerio de Cristo. Muchos fueron convencidos de pecado debido a las 
sencillas verdades pronunciadas por este fiel profeta; pero por rechazar la luz fueron 
envueltos por una oscuridad más densa, de modo que quedaron completamente preparados 
para apartarse de las evidencias que acompañaban a Jesús de que él era el verdadero 
Mesías (2SP 48-49). 

20-24 (Luc. 10: 13-15). 

Testimonio rechazado.- 

Los actos de amor y compasión hechos por Jesús en las ciudades de Judea fueron 
considerados con asombro por los ángeles del cielo; y sin embargo, multitudes de Corazón, 
Betsaida y Capernaúm los juzgaron con indiferencia y, debido a la dureza de su corazón, 
procedieron como si el tiempo o la eternidad apenas fueran dignos de su atención. La 
mayoría de los habitantes de esas ciudades pasaban su tiempo ocupados en temas de 
pequeña importancia, y sólo unos pocos aceptaron que el Salvador de la humanidad era el 
Cristo. 

Las profecías de las Escrituras eran claras, y predecían con nitidez la vida, el carácter y la 
obra de Cristo; y por el testimonio de hombres que habían hablado al ser movidos por el 
Espíritu Santo, había suficiente evidencia para probar que Jesús era todo lo que afirmaba 
ser: el Hijo de Dios, el Mesías de quien escribieron Moisés y los profetas, la Luz para 
alumbrar a los gentiles y la gloria de Israel. Pero fue en vano que él procurara convencer a 
los sacerdotes y gobernantes e intentara atraer el corazón del pueblo a su luz. Los 
sacerdotes y gobernantes, escribas y fariseos, se aferraron a sus tradiciones, sus 
ceremonias, sus costumbres y teorías, y no permitieron que sus corazones fueran 
conmovidos, limpiados y santificados por la gracia divina. Los pocos que siguieron a Cristo 
procedían de los humildes e ignorantes (RH 2-6-1896). 

28-30. 

El yugo de la restricción y la obediencia.- 

Cristo dice: "Venid a mí todos los que estáis trabajados y cargados, y yo os haré descansar. 
Llevad mi yugo -el yugo de la sujeción y la obediencia- sobre vosotros, y aprended de mí, que 
soy manso y humilde de corazón; y hallaréis descanso para vuestras almas". Debemos sentir 
descanso llevando su yugo y sus cargas. Siendo colaboradores con Cristo en la gran obra 
por la cual dio su vida, encontraremos el verdadero descanso. Cuando éramos pecadores, él 
dio su vida por nosotros. Quiere que vayamos a él y aprendamos de él. Así debemos 
encontrar descanso. El dice que nos dará descanso: "Aprended de mí, que soy manso y 
humilde de corazón". Al hacer esto, encontraréis en vuestras propias experiencias el 
descanso que da Cristo, el descanso que se deriva de llevar su 210 yugo y levantar sus 
cargas (GCB 4 -4 -1901). 

Al aceptar el yugo de restricción y obediencia de Cristo, usted hallará que le es de la más 
grande ayuda. Al llevar ese yugo se mantendrá cerca del costado de Cristo, y él llevará la 
parte más pesada de la carga. 

"Aprended de mí, que soy manso y humilde de corazón". Aprender las lecciones que enseña 
Cristo es el más grande tesoro que pueden descubrir los estudiantes. Reciben el descanso 
cuando comprenden que están tratando de agradar al Señor (Carta 144, 1901). 

Ayuda para llevar toda carga.- 

Hay una condición para el descanso y la paz que aquí nos ofrece Cristo: es la de unirnos al 
yugo de él. Todos los que acepten esta condición encontrarán que el yugo de Cristo los 



ayudará a llevar cada carga que necesitan llevar. Si Cristo no está a nuestro lado para llevar 
la parte más pesada de la carga, ciertamente diremos que es pesada. Pero unidos con él al 
carro del deber, todas las cargas de la vida pueden ser fácilmente llevadas. Y en la 
proporción en que una persona procede con obediencia voluntaria ante los requerimientos de 
Dios, recibirá paz en su mente. . . 

La mansedumbre y la humildad caracterizarán a todos los que son obedientes a la ley de 
Dios, a todos los que lleven el yugo de Cristo con mansedumbre. Y esas gracias 
proporcionarán el deseable resultado de la paz en el servicio de Cristo (ST 16-4-1912). 

(Cap. 16:24; Luc. 9:23.) 

 Símbolo de sumisión a la voluntad de Dios.- 

Debemos llevar el yugo de Cristo para que nos coloquemos en completa unión con él. 
"Llevad mi yugo sobre vosotros", dice él. Obedeced mis requerimientos; pero estos 
requerimientos quizá sean diametralmente opuestos a la voluntad y propósitos de una 
persona en particular. ¿Qué se debe hacer entonces? Oíd lo que dice Dios: "Si alguno 
quiere venir en pos de mí, niéguese a sí mismo, tome su cruz cada día, y sígame". El yugo y 
la cruz son símbolos que representan una misma cosa: la entrega de la voluntad a Dios. 
Cuando el hombre limitado lleva el yugo, se une en compañerismo con el amado Hijo de 
Dios. Cuando toma la cruz, el egoísmo se elimina del alma, y el hombre queda en 
condiciones de aprender a llevar las cargas de Cristo. No podemos seguir a Cristo sin llevar 
su yugo, sin llevar su cruz y seguirlo. Si nuestra voluntad no está de acuerdo con los 
requerimientos divinos, debemos renunciar a nuestras inclinaciones, abandonar nuestros 
deseos acariciados y seguir en las pisadas de Cristo... 

Los hombres preparan yugos para su propio cuello, yugos que parecen fáciles y agradables 
de llevar, pero resultan ser extremadamente pesados. Jesús lo ve y dice: "Tomad mi yugo 
sobre vosotros. El yugo que vosotros colocaréis sobre vuestro cuello, pensando que es muy 
adecuado, no conviene en lo más mínimo. Colocad mi yugo sobre vosotros, y aprended de 
mí las lecciones esenciales que debéis aprender; pues soy manso y humilde de corazón, y 
hallaréis descanso para vuestras almas. Mi yugo es fácil y ligera mi carga". El Señor nunca 
se equivoca en el avalúo que hace de su heredad. El mide a los hombres con quienes 
trabaja. Cuando se sometan a su yugo, cuando renuncien a la lucha que ha sido estéril para 
ellos y para la causa de Dios, encontrarán paz y descanso. Cuando sientan sus propias 
debilidades y deficiencias, se deleitarán en cumplir con la voluntad de Dios. Se someterán al 
yugo de Cristo. Entonces Dios podrá obrar en ellos tanto el querer como el hacer por su 
buena voluntad, que con frecuencia es diametralmente opuesta a los planes de la mente 
humana. Cuando la unción celestial nos sobrevenga, aprenderemos la lección de humildad y 
mansedumbre que siempre proporciona descanso al alma (RH 23-10-1900). 

El yugo de Cristo nunca lastima.- 

Vuestra obra no es la de amontonar cargas por vuestra cuenta. Cuando llevéis las cargas 
que Cristo quiere que llevéis, entonces podréis comprender las cargas que él llevó. 
Estudiemos la Biblia y busquemos qué clase de cargas llevó él. El ayudaba a los que lo 
rodeaban. 

Dice:"Venid a mí todos los que estáis trabajados y cargados, y yo os haré descansar. Llevad 
mi yugo sobre vosotros y aprended de mí que soy manso y humilde de corazón; y hallaréis 
descanso para vuestras almas". Como veis, hay un yugo que llevar. Esta es precisamente la 
fe que necesitamos: una fe que se aferre de las promesas de Dios, que lleve el yugo de 
Cristo y las cargas que él quiere que llevemos. Con frecuencia pensamos que sufrimos 
penalidades al llevar cargas, y así sucede muy a menudo porque Dios no ha hecho provisión 



para que llevemos esas cargas; pero cuando llevamos su yugo y sus cargas, podemos 
testificar que el yugo de Cristo es fácil y ligera su carga, porque él ha hecho provisión para 
ello. Pero cuando os 211 sintáis deprimidos y desanimados, no os rindáis en la batalla. 
Tenéis un Salvador viviente que os ayudará y descansaréis en él. No debéis colocar vuestro 
cuello bajo el yugo de la moda ni de yugos que Dios nunca tuvo el propósito que llevarais. 
No es nuestra misión la de estudiar cómo hacer frente a las normas del mundo, sino la gran 
pregunta de cada uno debiera ser: ¿Cómo puedo hacer frente a la norma de Dios? Así es 
como hallaréis descanso para vuestra alma, pues Cristo ha dicho: "Mi yugo es fácil, y ligera 
mi carga". 

Cuando lleváis un yugo que mortifica el cuello, podéis saber que no es el yugo de Cristo, 
pues él, dice que su yugo es fácil. Lo que Dios desea de nosotros es que nos ocupemos 
cada día de nuestra vida en aprender cómo edificar nuestro carácter para el tiempo y la 
eternidad. El no desea que emprendamos un curso de acción y que nunca salgamos de él; 
que tengamos ideas fijas y nos aferremos a ellas, ya sean correctas o erróneas. El nos 
colocará en medio de pruebas y dificultades, y cuando hayamos aprendido a vencer los 
obstáculos con el debido espíritu, con excelsos y santos propósitos, nos dará otra lección. Y 
si no tenemos la mansedumbre de Cristo para aprender constantemente de Jesús en su 
escuela, entonces debemos saber que no tenemos el yugo de Cristo (RH 10-5-1887). 

29 (JUAN 15: 4-5). 

Es difícil renunciar a nuestra propia voluntad y nuestros propios caminos.- 

Si estáis dispuestos a aprender humildad y mansedumbre de corazón en la escuela de Cristo, 
ciertamente él os dará descanso y paz. La lucha para renunciar a vuestra propia voluntad y a 
vuestros propios caminos, es terriblemente difícil. Pero una vez que se ha aprendido esa 
lección, encontraréis descanso y paz. El orgullo, el egoísmo y la ambición deben ser 
vencidos; vuestra voluntad debe ser absorbida por la voluntad de Cristo. Toda la vida puede 
llegar a convertirse en un constante sacrificio de amor, cada acción en una manifestación de 
amor y cada palabra en una expresión de amor. Así como la vida de la vid circula por el tallo 
y los racimos, desciende hasta las fibras más bajas y llega hasta las hojas más altas, así 
también la gracia y el amor de Cristo arderán y abundarán en el alma, enviando sus virtudes 
a cada parte del ser, e impregnarán cada acción del cuerpo y de la mente (Carta 14, 1887). 

Cómo llevar el yugo.- 

Aferraos del brazo de Dios y decid: "Yo soy nada y tú eres todo. Tú has dicho: Separados de 
mí nada podéis hacer". Ahora bien, Señor, debo tenerte a ti morando en mí, para que yo 
pueda morar en ti". Luego avanzad paso tras paso mediante una fe viviente, morando en 
Jesucristo. Esto es llevar su yugo, el yugo de la obediencia (MS 859 1901). 

Llevar el yugo con Cristo significa trabajar de acuerdo con sus directivas, ser copartícipe con 
él en sus sufrimientos y esfuerzos en favor de la humanidad perdida. Significa ser sabio 
instructor de almas. Seremos lo que permitamos que Cristo nos haga en estas preciosas 
horas del tiempo de gracia. La clase de vasija que lleguemos a ser dependerá de nuestra 
docilidad para ser modelados. Debemos unirnos con Dios en la obra de modelar y adaptar, 
sometiendo nuestra voluntad a la voluntad divina (Carta 71, 1895). 

 

30. 

Un yugo fácil no proporciona una vida fácil.- 

El Señor dice que su yugo es fácil y ligera su carga. Sin embargo, ese yugo no resultará en 
una vida de ocio y licencia y complacencia egoísta. La vida de Cristo fue de sacrificio propio 
y abnegación a cada paso. El verdadero seguidor de Cristo irá en pos de las pisadas de su 



Maestro con amor y ternura permanentes, semejantes a los de él; y a medida que avance en 
esta vida, se inspirará más y más con el espíritu y la vida de Cristo (ST 16-4-1912). 

 

CAPÍTULO 12 

24 -32 (cap. 9:34; Mar. 3:22; Luc. 11:15). 

Ojos cerrados ante la evidencia.- 

Ellos [los fariseos] atribuían a influencias satánicas el santo poder de Dios, manifestado en 
las obras de Cristo. De ese modo, pecaron contra el Espíritu Santo. Obstinados, sombríos y 
duros de corazón, decidieron cerrar los ojos a toda evidencia, y así cometieron el pecado 
imperdonable (RH 18-1-1898). 

29-30(Luc. 11:21-23). 

 Más fuerte que el hombre fuerte.- 

"El que no es conmigo contra mí es; y el que conmigo no recoge, desparrama". El que está 
con Cristo y mantiene la unidad de Cristo, lo entroniza en el corazón y obedece sus órdenes, 
está a salvo de las trampas del maligno. El que se une con Cristo, recogerá para sí mismo 
las gracias de Cristo, y dará fortaleza, eficiencia y poder al Señor ganando almas para Cristo. 
Cuando Cristo se posesiona de la ciudadela del alma, 212 el instrumento humano se 
convierte en uno con él. Cooperando con el Salvador, llega a ser el instrumento mediante el 
cual obra Dios. Entonces cuando venga Satanás y se esfuerce por tomar posesión del alma, 
encontrará que Cristo la ha hecho más fuerte que el hombre fuerte armado (MS 78, 1890). 

 

30. 

Ver EGW com. cap. 16:24. 
 

31-32 (Mar. 3: 28-29; Luc. 12: 10; ver EGW com. Exo. 4: 21). 

 Firme y determinada resistencia contra la verdad.- 

Cristo no luchaba contra hombres limitados, sino contra principados y potestades, contra 
huestes espirituales de maldad en las regiones celestes. El dice a sus oyentes que toda 
clase de pecados y blasfemias pueden ser perdonados si se deben a ignorancia. En su gran 
ceguera podrían proferir insultos y burlas contra el Hijo del hombre, y sin embargo, quedar 
dentro de los alcances de la misericordia. Pero cuando el poder y el Espíritu de Dios 
descansaron sobre los mensajeros de Cristo, estaban en terreno santo. Ignorar al Espíritu de 
Dios, acusarlo de que era el espíritu del diablo, los colocaba en una posición en donde Dios 
no tenía poder para llegar a su alma. Ningún poder en cualquiera de las provisiones de Dios 
para corregir a los que yerran [en tales circunstancias], puede alcanzarlos... 

Hablar contra Cristo, atribuyendo su obra a influencias satánicas, y las manifestaciones del 
Espíritu, a fanatismo, no es en sí mismo un pecado para condenación; pero el espíritu que 
induce a los hombres a que hagan esas afirmaciones los coloca en una condición de 
obstinada resistencia, donde no pueden ver la luz espiritual. . . 

Piensan que están siguiendo un sano juicio, pero están siguiendo a otro guía. Se han 
colocado bajo el dominio de un poder del que están completamente ignorantes debido a su 
ceguera. Han rechazado al único Espíritu que podría guiarlos, iluminarlos, salvarlos. Están 
siguiendo la senda de la culpabilidad para la cual no puede haber perdón ni en esta vida ni 
en la venidera. No es que cualquier grado de culpabilidad agote la misericordia de Dios, sino 
porque el orgullo y la continua obstinación los induce a despreciar al Espíritu de Dios, a 



ocupar un lugar donde ninguna manifestación del Espíritu puede convencerlos de su error. 
Sus mentes endurecidas no están dispuestas a ceder. 

En nuestros días los hombres se han colocado donde son completamente incapacitados para 
llenar las condiciones del arrepentimiento y la confesión; por lo tanto, no pueden hallar 
misericordia y perdón. El pecado de la blasfemia contra el Espíritu Santo no radica en 
cualquier palabra o hecho súbito, sino en la firme y determinada resistencia contra la verdad 
y la evidencia (MS 30, 1890). 

El pecado contra el Espíritu Santo.- 

No se debe considerar el pecado contra el Espíritu Santo como algo misterioso o indefinible; 
consiste en la negación persistente a aceptar la invitación al arrepentimiento (RH 29-6-1897). 

34 -37. 

Ver EGW com. Sal. 19:14; Isa. 6:5-7.37. 

Se necesita una lengua santificada.- 

Dejad de ocuparos de las faltas ajenas. Mantened la lengua santificada para Dios. Refrenaos 
de decir alguna cosa que pudiera menoscabar la influencia de otro. Al complaceros en esas 
palabras de crítica , blasfemáis el santo nombre de Dios tan ciertamente como si 
pronunciarais juramentos. . . 

Necesitamos especialmente precavernos de que nuestra lengua no esté consagrada a 
Satanás. La lengua que Dios ha dado debe ser usada para glorificarlo con el habla. A 
menos que hagamos esto, directamente seremos un obstáculo para la obra de Dios en este 
mundo, y con toda seguridad los castigos del cielo caerán sobre nosotros (MS 95, 1906). 

 

42. 

(Luc. 11:31). Uno mayor que Salomón.- 

Cristo sabía que los israelitas consideraban a Salomón como el rey más grande que jamás 
hubiera empuñado un cetro en un reino terrenal. Por orden especial de Dios había 
construido el magnífico primer templo de Israel, que era una maravilla de belleza, riqueza y 
gloria, y daba influencia y dignidad a Israel como nación. Salomón estaba dotado de 
sabiduría, y su nombre había sido glorificado por ellos. Según su concepto, ser superior a 
Salomón era ser más que humano, era poseer las prerrogativas de Dios [se cita Mat. 12: 42] 
(YI 23-9-1897). 

43-45. 

(Luc. 11:24-26). No es posible la neutralidad.- 

[Se cita Mat. 12:43-45.] Cristo muestra que no puede haber nada parecido a neutralidad en 
su servicio. El alma no debe ser satisfecha con nada que sea menos que con una 
consagración completa: consagración en pensamiento, palabra y espíritu, y en todo lo que 
tiene que ver con la mente y el cuerpo. No es suficiente que el vaso sea vaciado: debe estar 
lleno con la gracia de Cristo (MS 78, 1899). 213 

(Isa. 57: 12; 2 Ped. 2: 20-21.) La maldición de la justicia propia.- 

La casa adornada representa al alma que tiene justicia propia. Satanás es expulsado por 
Cristo; pero regresa con la esperanza de hallar entrada. Encuentra la casa vacía, barrida y 
adornada. Sólo vive allí la justicia propia. "Entonces va, y toma consigo otros siete espíritus 
peores que él, y entrados, moran allí; y el postrer estado de aquel hombre viene a ser peor 



que el primero". 

La justicia propia es una maldición, un adorno humano que Satanás usa para su gloria. Los 
que adornan su alma alabándose y elogiándose a sí mismos, preparan el camino para los 
otros siete espíritus peores que el primero. Estas almas se engañan a sí mismas cuando [en 
la forma en que] reciben la verdad. Están construyendo sobre un fundamento de justicia 
propia. Las oraciones de las congregaciones pueden ofrecerse a Dios dentro de una rutina 
ceremonial, y si se ofrecen con justicia propia Dios no es honrado con ellas. El Señor 
declara: "Yo publicaré tu justicia y tus obras, que no te aprovecharán". A pesar de toda su 
ostentación, de sus habitaciones adornadas, Satanás penetra en compañía de malos ángeles 
y ocupa su lugar en el alma para fomentar el engaño. "Si habiéndose ellos escapado de las 
contaminaciones del mundo -escribe el apóstol-, por el conocimiento del Señor y Salvador 
Jesucristo, enredándose otra vez en ellas son vencidos, su postrer estado viene a ser peor 
que el primero. Porque mejor les hubiera sido no haber conocido el camino de la justicia, que 
después de haberlo conocido, volverse atrás del santo mandamiento que les fue dado" (MS 
78, 1899). 

 

CAPÍTULO 13 

15. 

Ver EGW com. Luc. 7: 29-30. 

24-30. 

Las cizañas llaman la atención.- 

El crecimiento de la cizaña entre el trigo llamaría la atención de un modo especial. El grano 
quedaría sujeto a severa crítica. Todo el campo podría sin duda ser censurado como inútil 
por algún observador superficial, o por alguno que se deleitara en buscar el mal. Podría 
condenar al sembrador culpándolo de haber sembrado mala semilla mezclada con la buena 
para satisfacer sus propósitos perversos. De la misma manera, los descarriados e hipócritas 
que profesan seguir a Jesús atraen reproches sobre la causa del cristianismo y hacen que el 
mundo dude de las verdades de Cristo. La presencia de la cizaña entre el trigo 
contrarrestaba en gran medida la obra del sembrador, y así también el pecado entre el pueblo 
de Dios frustra en cierta medida el plan de Jesús para salvar del poder de Satanás a los 
seres humanos caídos y para convertir en campo fructífero para buenas obras el árido 
terreno del corazón humano (2SP 248-249). 

 

52. 

El Antiguo y el Nuevo Testamento son inseparables.- 

[Se cita Mat. 13: 52.] En esta parábola Jesús presentó a sus discípulos la responsabilidad de 
aquellos cuya obra es dar al mundo la luz que han recibido de él. En ese tiempo sólo existía 
el Antiguo Testamento; pero no se escribió únicamente para los antiguos, sino que era para 
todos los siglos y para todas las gentes. Jesús quería que los maestros de su doctrina 
escudriñaran diligentemente el Antiguo Testamento en busca de aquella luz que establece su 
identidad como el Mesías predicho en la profecía, y revela la naturaleza de su misión para el 
mundo. El Antiguo y el Nuevo Testamento son inseparables pues ambos son las enseñanzas 
de Cristo. La doctrina de los judíos, que sólo aceptan el Antiguo Testamento, no es para 
salvación, pues rechazan al Salvador cuya vida y ministerio eran un cumplimiento de la ley y 
las profecías. Y la doctrina de los que descartan el Antiguo Testamento no es para salvación 
porque rechaza lo que es el testimonio directo de Cristo.  Los escépticos comienzan 



menospreciando el Antiguo Testamento, y no se necesita sino un paso más para negar la 
validez del Nuevo Testamento, y ambos son rechazados. 

Los judíos tienen poca influencia sobre el mundo cristiano cuando le muestran la importancia 
de los mandamientos, incluso la ley vigente del sábado, porque al poner de manifiesto los 
antiguos tesoros de verdad, desechan los nuevos de las enseñanzas personales de Jesús. 
Por otro lado, la principal razón por la cual los cristianos no pueden influir sobre los judíos 
para que acepten las enseñanzas de Cristo como el lenguaje de la sabiduría divina, es 
porque -al destacar los tesoros de la palabra de él- menosprecian las riquezas del Antiguo 
Testamento, que son las primeras enseñanzas del Hijo de Dios mediante Moisés. Rechazan 
la ley proclamada en el Sinaí y el sábado del cuarto mandamiento, 214 instituido en el jardín 
del Edén. Pero el ministro del Evangelio, que sigue las enseñanzas de Cristo, obtendrá un 
conocimiento completo tanto del Antiguo como del Nuevo Testamento para poder 
presentarlos en su verdadera luz a la gente: un todo inseparable, el uno dependiendo del otro 
e iluminando al otro. Al proceder así -como Jesús instruyó a sus discípulos- sacan de su 
tesoro "cosas nuevas y cosas viejas" (2SP 254-255). 

 

CAPÍTULO 14 

9 (Mar. 6: 26; 1 Sam. 25: 32-34). 

Es un error respetar un voto equivocado.- 

David había jurado que Nabal y su casa debían perecer; pero después comprendió que no 
sólo era un error el haber jurado así, sino que era incorrecto respetar ese juramento. Si 
Herodes hubiese tenido el valor moral de David, no importa cuán humillante le hubiera 
resultado, se hubiera retractado del juramento de entregar la cabeza de Juan el Bautista al 
hacha del verdugo para que se cumpliera la venganza de una vil mujer, y no hubiera pesado 
sobre su alma la culpabilidad del asesinato del profeta de Dios (ST 26-10-1888). 

 

CAPÍTULO 15 

6. 

Ver EGW com. Jer. 23: 1. 

9 (ver EGW com. cap. 5: 13-14; Jer. 8: 8). 

El error como parásito del árbol de la verdad.- 

Satanás ha obrado con poder engañoso introduciendo una multitud de errores que oscurecen 
la verdad. El error no podría permanecer solo; pronto se extinguiría si no se aferrara como un 
parásito del árbol de la verdad. El error extrae su vida de la verdad de Dios. Las tradiciones 
de los hombres, como gérmenes que circulan, se aferran de la verdad de Dios, y los hombres 
las consideran como una parte de la verdad. Satanás se afianza y cautiva la mente de los 
hombres mediante falsas doctrinas, haciendo que sostengan teorías que no tienen 
fundamento en la verdad. Los hombres atrevidamente enseñan como doctrinas los 
mandamientos de los hombres, y a medida que las tradiciones se transmiten de un siglo a 
otro, adquieren poder sobre la mente humana. Pero la antigüedad no convierte el error en 
verdad ni su agobiante peso hace que la planta de la verdad se convierta en un parásito. El 
árbol de la verdad da su propio fruto genuino que muestra su verdadero origen y naturaleza. 
El parásito del error da también su propio fruto, y manifiesta que su carácter difiere de la 
planta de origen celestial (Carta 43, 1895). 



 

CAPÍTULO 16 

Ver EGW com. Luc. 12: 1. 
 

18. 

El verdadero fundamento.- 

[Se cita Mat. 16: 18.] La palabra "Pedro" significa una piedra suelta. Cristo no se refirió a 
Pedro como que fuera la roca sobre la cual edificaría su iglesia. Su expresión "esta roca" la 
aplicó a sí mismo como el fundamento de la iglesia cristiana (ST 28-10-1913). 

18-19. 

Ver EGW com. Juan 20: 23. 

22-23 (Luc. 22: 31-32). 

Satanás entre Pedro y Cristo.- 

Ved lo que el Señor dijo a Pedro . . . Dijo: "Quítate de delante de mí, Satanás". ¿Qué hacía 
Satanás? Enfrentó a Pedro, y se colocó entre el Señor y Pedro, hasta el punto de que éste 
pensó que le correspondía reprochar al Señor. Pero el Señor se acercó a Pedro, y Satanás 
fue puesto detrás de Cristo. El Señor le dijo a Pedro que Satanás lo había pedido para que 
pudiera zarandearlo como trigo, pero agrega: "He rogado por ti, que tu fe no falte". Si Pedro 
hubiese aprendido las lecciones que debería haber aprendido, si hubiese estado en armonía 
con Dios en el momento de su prueba, entonces hubiera resistido. Si no hubiese sido 
indiferente a las lecciones que Cristo le enseñó, nunca hubiera negado a su Señor (MS 14, 
1894). 

Satanás habló mediante Pedro.- 

Cuando Cristo le reveló a Pedro que el Salvador pronto pasaría por una prueba y sufrimiento, 
y Pedro replicó: "En ninguna manera esto te acontezca", el Salvador ordenó: "¡Quítate de 
delante de mí, Satanás!" Satanás estaba hablando mediante Pedro, haciendo que él 
representara la parte del tentador. Pedro no se daba cuenta de la presencia de Satanás, 
pero Cristo podía descubrir la presencia del engañador, y al reprochar a Pedro se dirigió al 
verdadero enemigo (Carta 244, 1907). 

La obra de Satanás era desanimar a Jesús mientras se esforzaba por salvar a la raza 
depravada, y las palabras de Pedro eran precisamente lo que Satanás deseaba oír. Se 
oponían al plan divino, y cualquier cosa que llevara ese sello distintivo era una ofensa para 
Dios. Fueron pronunciadas por instigación de Satanás, pues se oponían a la única medida 
que Dios podía tomar para mantener su 215 ley y regir a sus súbditos, y al mismo tiempo 
salvar al hombre caído. Satanás esperaba que esas palabras desanimaran y 
descorazonaran a Cristo, pero Cristo se dirigió al autor de ese pensamiento diciéndole: 
"¡Quítate de delante de mí, Satanás!" (RH 6-4-1897). 

24 (Mar. 8: 34; Luc. 9: 23; ver EGW com. Mat. 11: 28-30). 

Recorred el camino de Cristo.- 

Los que son salvados deben recorrer el mismo camino que Cristo recorrió. El dice: "Si 
alguno quiere venir en pos de mí, niéguese a sí mismo, y tome su cruz, y sígame". El 
carácter debe formarse a la semejanza de Cristo (MS 105, 1901). 



La cruz eleva.- 

Debemos elevar la cruz y seguir las pisadas de Cristo. Los que ensalzan la cruz de Cristo 
encontrarán que cuando hacen eso, la cruz los eleva dándoles fortaleza y valor y les señala 
al Cordero de Dios que quita los pecados del mundo (RH 13-7-1905). 

(Job 19: 25.) Elevándose por sobre las tierras bajas.- 

La cruz os eleva de las partes bajas de la tierra y os hace participar de una dulcísima 
comunión con Dios. Al llevar la cruz, vuestra experiencia podrá ser tal que podréis decir: " ' 
Yo sé que mi Redentor vive, y porque él vive, viviré yo también". ¡Qué magnífica seguridad! 
(MS 85, 1901). 

(Cap. 7: 13-14.) En el punto divisorio del camino.- 

La cruz se halla en la intersección de dos caminos. Uno es el camino de la obediencia que 
conduce al cielo. El otro conduce al camino ancho por donde el hombre puede caminar 
fácilmente con su carga de pecado y maldad, pero lleva a la perdición (MS 50, 1898). 

(Cap. 12: 30; Luc. 11: 23.) Vivir egoístamente deshonra al Redentor.- 

Los cristianos que viven egoístamente deshonran a su Redentor. Aparentemente quizá sean 
muy activos en el servicio del Señor, pero entretejen el yo con todo lo que hacen. Como 
siembran las semillas del egoísmo, finalmente deben recoger una cosecha de corrupción . . . 
El servicio egoísta se reviste de una variedad de formas. Algunas de ellas parecen 
inofensivas. La bondad aparente les da la apariencia de [poseer la] bondad genuina. Pero 
no traen gloria al Señor. Su servicio estorba la causa de Cristo. Cristo dice: "El que no es 
conmigo, contra mí es; y el que conmigo no recoge, desparrama". 

No se puede tener confianza en los que incluyen el yo en su trabajo. Si se entregaran a 
Cristo olvidándose de sí mismos, sus servicios serían valiosos para la causa de Cristo. 
Entonces amoldarían su vida con las enseñanzas de Jesús. Harían que sus planes 
armonizaran con el gran plan del amor de Cristo. El egoísmo sería desterrado de sus 
esfuerzos . . . Abnegación, humildad y nobleza de propósitos caracterizaban la vida del 
Salvador . . . [Se cita Mat. 16: 24] (MS 2, 1903). 

 

CAPÍTULO 17 

1-3 (Mar. 9: 2-4; Luc. 9: 28-31). 

Los más adecuados para servir a Cristo.- 

El Padre eligió a Moisés y a Elías para que fueran sus mensajeros delante de Cristo, para 
que lo glorificaran con la luz del cielo y hablaran con él acerca de su próxima agonía, porque 
ellos habían vivido en la tierra como hombres. Habían experimentado el dolor y el sufrimiento 
humano y podían simpatizar con las pruebas de Jesús en su vida terrenal. Elías, como 
profeta de Israel, había representado a Cristo y, en cierto grado, su obra había sido similar a 
la del Salvador. Y Moisés, como caudillo de Israel, había estado en el lugar de Cristo, había 
hablado con éI y seguido sus instrucciones. Por lo tanto, éstos dos, de entre toda la hueste 
que se congrega en torno al trono de Dios, eran los más aptos para servir al Hijo de Dios 
(2SP 329). 

 

CAPÍTULO 18 

6. 



Los niños en Cristo.- 

[Se cita Mat. 18: 1-6.] Los pequeños a que se hace referencia aquí, que creen en Cristo, no 
son sólo los niños en años, sino los niñitos en Cristo. Estas palabras contienen una 
advertencia implicada para que no descuidemos egoístamente a nuestros hermanos débiles o 
los despreciemos, para que no seamos implacables y exigentes, y juzguemos y condenemos 
a otros, y los desanimemos (RH 16-4- 1895). 

15-17 (Jos. 7: 10-26). 

Algunos no deben ser retenidos.- 

Los nombres de los que pecan y se niegan a arrepentirse no deben ser retenidos en los libros 
de la iglesia, para que los santos no sean considerados como responsables de sus malas 
obras. Los que siguen el camino de la transgresión deben ser visitados y trabajar a favor 
ellos, y si aún rehusan arrepentirse, deben ser eliminados de la feligresía de la iglesia, de 
acuerdo con las reglas establecidas en la Palabra de Dios . . . 

No se debe tener en la iglesia a los que insisten 216 en no escuchar las admoniciones y 
advertencias dadas por los fieles mensajeros de Dios. Deben ser eliminados de la feligresía, 
porque serán como Acán en el campamento de Israel: engañados y engañadores. 

Después de leer el relato del pecado de Acán y su castigo, ¿quién puede pensar que la 
voluntad de Dios es que los que obran impíamente y se resisten a arrepentirse, deben ser 
retenidos en la iglesia? Retenerlos sería un insulto al Dios del cielo (Carta 215, 1902). 

 

18. 

Ver EGW com. Juan 20: 23. 
 

CAPÍTULO 19 

13-15 (Mar. 10: 13-16; Luc. 18: 15-17). 

El recuerdo impidió que los niños se extraviaran.- 

Si pudiéramos contemplar la vida posterior de ese grupito, veríamos a las madres haciendo 
que sus hijos recordaran la escena de aquel día y repitiéndoles las amantes palabras del 
Salvador. También observaríamos con cuánta frecuencia el recuerdo de esas palabras 
impidió en los años siguientes que se desviaran esos hijos de la senda dispuesta para los 
redimidos del Señor (ST 18-12- 1907). 

 

CAPÍTULO 20 

28. 

Ver EGW com. cap. 9: 12-13. 

30-34. 

Ver EGW com. Mar. 10: 46-52. 
 

CAPÍTULO 21 

18-20 (Mar. 11: 12-14). 



Ramas fructíferas.- 

El Señor sentía mucha hambre. Representaba a un pueblo hambriento de la fruta que 
debería haber obtenido, pero que no recibía de una higuera en apariencia floreciente. Las 
necesidades espirituales no eran suplidas para satisfacer a un pueblo a quien Cristo había 
prometido dar su vida para salvarlo por su gracia y su justicia. 

Cuando el Señor está con el pueblo que tiene conocimiento y ventajas en esclarecimiento 
espiritual, y ese pueblo imparte lo que ha recibido de Dios, se convierte en ramas fructíferas. 
Recibe las bendiciones de Dios y produce fruto. El resultado seguro es que ese pueblo, 
estando en las manos de Dios y bajo la influencia del Espíritu Santo, es poderoso. Ese 
pueblo constantemente dará testimonio al mundo de la gran bondad de Dios, no sólo en lo 
espiritual sino también en lo secular. Prevalecerá porque sin duda Dios está con él (MS 65, 
1912). 

28-31. 

Nada que condenar.- 

Cristo no condenó al primer hijo por no haber obedecido la orden, pero al mismo tiempo, 
tampoco lo alabó. Los que proceden como el hijo que respondió: "no quiero", no merecen ser 
alabados por proceder de esa manera, la franqueza desvergonzada no se debe alabar como 
si fuera una virtud. Esa sinceridad de carácter, santificada por la verdad y la santidad, 
permitirá que se dé un valiente testimonio a favor de Cristo; pero cuando la utiliza el pecador, 
es insultante y desafiante, y está próxima a la blasfemia. El hecho de que un hombre no sea 
hipócrita no lo hace menos pecador. Cuando las exhortaciones del Espíritu Santo llegan al 
corazón, nuestra única seguridad radica en que les demos respuesta sin demora (MS 127, 
1899). 

Se necesita más que una promesa.- 

Todos los que desean practicar las enseñanzas de Cristo debieran estudiar la historia de 
Israel tal como es presentada en esta parábola. La viña representa a la iglesia. Los dos hijos 
son dos clases de hombres y mujeres que hay en el mundo. El Señor llama a cada miembro 
de su iglesia para que trabaje en su viña. Debemos comprender nuestra relación con Cristo. 
Cristo debe habitar en nuestro corazón para que podamos mantener ante nosotros principios 
puros, motivos elevados y rectitud moral. Nuestra obra no consiste únicamente en prometer, 
sino en hacer. La honradez y la integridad deben unirnos estrechamente con Dios para que 
cumplamos con su palabra al pie de la letra. Que los que escuchan el mensaje que Dios 
envía hoy estén alerta, para que no sigan el ejemplo de los judíos que se ensalzaban a sí 
mismos. Dios no tiene el propósito de eliminar de nuestro camino todo lo que produzca 
interrogantes o dudas en cuanto a la obra de sus siervos. El provee base para que haya fe 
suficiente para convencer la mente sencilla y sincera; pero una evidencia mayor que ésta 
nunca podría cambiar la íntima determinación de resistir la luz (MS 127, 1899). 

 

CAPÍTULO 22 

2-4 (Luc. 14: 16-17). 

El banquete celestial.- 

El banquete espiritual ha sido puesto delante de nosotros con rica abundancia. Los 
mensajeros de Dios nos han presentado un riquísimo festín: la justicia de Cristo, la 
justificación 217 por la fe, las promesas de Dios, preciosas y sumamente grandes, dadas en 
su Palabra, el libre acceso al Padre por medio de Jesucristo, los consuelos del Espíritu Santo 



y la bien fundada seguridad de la vida eterna en el reino de Dios. Preguntamos, ¿qué podría 
haber hecho Dios para nosotros, que no haya hecho al preparar la gran cena, el banquete 
celestial? (RH 17-1- 1899). 

11-12. 

Comamos abundantemente de la Palabra- 

Se ha preparado un banquete para nosotros. El Señor ha desplegado ante nosotros los 
tesoros de su Palabra. Pero no debemos presentarnos a la comida con trajes comunes. 
Debemos estar revestidos con el manto blanco de la justicia de Cristo que ha sido preparado 
para todos los invitados (MS 70, 1901). 

(Apoc. 7: 13-14.) Salido de la tribulación.- 

Recordad que todo aquel que sea hallado con el traje de bodas habrá salido de gran 
tribulación (RH 17-4-1894). 

 

29. 

Ver EGW com. cap. 5:13-14; Jer. 8:8; Luc. 4:18-19. 
 

37-39 (Mar. 12: 30-31; Luc. 10: 27; Col. 2: 10). 

Completos en Cristo.- 

La ley de Dios requiere que el hombre ame a Dios por sobre todas las cosas y a su prójimo 
como a sí mismo. Cuando esto se haga perfectamente, por la gracia de nuestro Señor 
Jesucristo estaremos completos en Cristo (Carta 11, 1892). 

 

CAPÍTULO 23 

8  (ver EGW com. Juan 13: 14-15). 

No hay primero ni último en Cristo.- 

Los que en el espíritu y el amor de Jesús lleguen a ser uno con él, estarán en estrecho 
compañerismo mutuo, unidos con las cuerdas de seda del amor. Entonces los vínculos de 
hermandad humana no estarán siempre en tensión, listos para romperse ante cualquier 
provocación. "Todos vosotros sois hermanos" será el modo de sentir de cada hijo de la fe. 
Cuando los seguidores de Cristo sean uno con él, no habrá ni primero ni último, no habrá a 
quienes se preste menos atención o se les dé menos importancia. Un bendito compañerismo 
mutuo y hermanable unirá a todos los que verdaderamente reciban al Señor Jesucristo dentro 
de una firme lealtad que no puede ser rota. Todos serán igualmente uno con Cristo (MS 289 
1897). 

Todos vosotros sois hermanos.- 

Dios ha creado a los hombres como seres responsables, y los ha colocado en circunstancias 
favorables para la obediencia a su voluntad. En la dignidad de su virilidad dada por Dios, 
deben ser gobernados y regidos por Dios mismo, no por inteligencia humana alguna de 
nuestro mundo. El hombre debe siempre reconocer que Dios vive y reina; los hombres nunca 
deben enseñorearse de la heredad de Dios. Deben considerar que "todos vosotros sois 
hermanos". Por el mismo hecho de que los hombres son seres morales libres, Dios nos 
enseña que no debemos ser forzados u obligados a seguir un determinado proceder; 
también, que como seres responsables, colaboradores con Dios, debemos representar el 
carácter de Dios. Debemos interesarnos en nuestros hermanos, en nuestro prójimo, en todos 



los que nos rodean (Carta 65, 1895). 

8-10. 

No debemos colocar los intereses espirituales bajo dirección ajena.- 

La palabra "Rabí", frecuentemente repetida, era muy agradable para el oído, pero Jesús 
advirtió a sus discípulos contra esto. Les dijo: "Pero vosotros no queráis que os llamen Rabí; 
porque uno es vuestro Maestro, el Cristo, y todos vosotros sois hermanos. Y no llaméis padre 
vuestro a nadie en la tierra; porque uno es vuestro Padre, el que está en los cielos. Ni seáis 
llamados maestros; porque uno es vuestro Maestro, el Cristo". 

Con estas palabras Cristo quiso decir que nadie debe colocar sus intereses espirituales bajo 
la dirección de otro como un niño es guiado y dirigido por su padre terrenal. Esto ha 
fomentado el espíritu de desear la superioridad eclesiástica, lo cual siempre ha sido dañino 
para los hombres a quienes se ha confiado y han sido llamados "padre". Esto confunde el 
sentido de lo sagrado de las prerrogativas de Dios (MS 71, 1897). 

 

12. 

Ver EGW com. Gén. 39: 20. 
 

13-33 (Luc. 11: 42-44). 

La religión legalista es una abominación.- 

El reproche de Cristo a los fariseos se aplica a los que han perdido el primer amor de su 
corazón. Una religión fría y legalista nunca puede llevar las almas a Cristo, pues es una 
religión sin amor y sin Cristo. Cuando se ayuna y se ora con un espíritu de justificación 
propia, es una abominación para Dios. La convocación solemne para el culto, la rutina de 
ceremonias religiosas, la humillación externa, el sacrificio obligatorio, todo esto da al mundo 
el testimonio de que el que hace tales cosas se considera justo a sí mismo. Estas cosas 
atraen la atención del observador de deberes rigurosos, que 218 dice: Este hombre tiene 
derecho al cielo. Pero todo es un engaño. Las obras no pueden ganar para nosotros la 
entrada al cielo. La única gran ofrenda que ha sido hecha es enteramente suficiente para 
todos los que creen (MS 154, 1897). 

37-39 (Luc. 13: 34-35; 19: 42). 

Se iban acumulando las nubes del castigo.- 

El corazón de Cristo había dicho: "¿Cómo podré abandonarte?" Había tratado a Israel como 
un padre amante y perdonador habría tratado a un hijo ingrato y extraviado. Con la mirada 
del Omnisciente vio que la ciudad de Jerusalén había decidido su propio destino. Durante 
siglos se habían alejado de Dios. La gracia había sido rechazada, habían abusado de los 
privilegios, las oportunidades habían sido despreciadas. El pueblo había estado acumulando 
las nubes del castigo que, sin mezcla de misericordia, estaba por estallar sobre ellos. Con 
palabras entrecortadas y quebrantadas Cristo exclamó: "¡Oh, si también tú conocieses, a lo 
menos en este tu día, lo que es para tu paz! Mas ahora está encubierto de tus ojos". La 
sentencia irrevocable fue pronunciada (MS 309 1890). 

 

CAPÍTULO 24 

2 (Luc. 19: 44). 

Ángeles se encargaron de destruir.- 



Los hombres continuarán levantando costosos edificios que valen millones; se dará especial 
atención a su belleza arquitectónica y a la firmeza y solidez con que son construidos. Pero el 
Señor me ha hecho saber que a pesar de su insólita firmeza y su costosa imponencia, esos 
edificios correrán la misma suerte del templo de Jerusalén. Esta magnífica construcción cayó. 
Dios envió a sus ángeles para hacer la obra de destrucción, de modo que no quedó piedra 
sobre piedra. Todo fue derribado (MS 35, 1906). 

23-24 (cap. 7: 20-21; Isa. 8: 20; Mar. 13: 21-22; Luc. 21: 8; Juan 10: 2-5; 15: 10; 1 
Juan 2: 4). 

Como conocer a un falso Cristo.- 

Necesitamos estar anclados en Cristo, arraigados y edificados en la fe. Satanás obra 
mediante sus agentes. Escoge a los que no han estado bebiendo de las aguas vivas, cuyas 
almas están sedientas de algo nuevo y extraño, y que siempre están dispuestos a beber de 
cualquier fuente que se presente. Se oirán voces que dirán: "He aquí, el Cristo", o "Allá 
está"; pero no debemos creer en ellas. Tenemos la evidencia inconfundible de la voz del 
Pastor verdadero, y él nos llama a que lo sigamos. Dice: "He guardado los mandamientos de 
mi Padre". Dirige a sus ovejas por la senda de la humilde obediencia a la ley de Dios, pero 
nunca las anima a transgredir esa ley. 

"La voz de los extraños" es la voz de los que no respetan ni obedecen la ley de Dios: santa, 
justa y buena. Muchos hacen gran alarde de santidad, y se jactan de las maravillas que 
realizan curando a los enfermos sin obedecer esta gran norma de justicia. Pero, ¿mediante 
cuál poder se llevan a cabo esas curaciones? ¿Están abiertos los ojos de los senadores y de 
los sanados a sus transgresiones a la ley de Dios? Como hijos humildes y obedientes ¿han 
decidido estar listos a obedecer todos los requerimientos de Dios? Juan testifica de los que 
dicen ser hijos de Dios: "El que dice: Yo le conozco, y no guarda sus mandamientos, el tal es 
mentiroso, y la verdad no está en él". 

Nadie debe engañarse. La ley de Dios es tan sagrada como su trono, y por ella será juzgado 
cada hombre que viene a este mundo. No hay otra norma por la cual se pruebe el carácter. 
"Si no dijeren conforme a esto, es porque no les ha amanecido". Ahora bien, ¿se decidirá el 
caso de acuerdo con la Palabra de Dios, o se confiará en las pretensiones humanas? Cristo 
dice: "Por sus frutos los conoceréis". Si aquellos por medio de los cuales se hacen 
curaciones están dispuestos, a causa de dichas manifestaciones [maravillas], a excusar su 
descuido de la ley de Dios y continúan en la desobediencia, aunque tengan poder, y éste sea 
muy amplio, esto no significa que tienen el poder de Dios. Al contrario, es el poder milagroso 
del gran engañador. El es transgresor de la ley moral, y usa toda artimaña que pueda 
dominar para que los hombres no reconozcan su verdadero carácter. Se nos advierte que en 
los últimos días obrará mediante señales y prodigios mentirosos. Y continuará con estos 
prodigios hasta la terminación del tiempo de gracia para desplegarlos como una evidencia de 
que es un ángel de luz y no de tinieblas. 

Hermanos, debemos estar alerta contra la falsa santidad que permite transgredir la ley de 
Dios. Los que pisotean esa ley no pueden ser santificados, y se juzgan a sí mismos con una 
norma de su propia invención (RH 17-11-1885). 

 

24. 

 
 

30. 

 
 

Ver EGW com. cap. 7: 21-23; 2 Cor. 11: 14. 

 

 
Ver EGW com. cap. 28: 24. 219 



 

CAPÍTULO 25 

1-10. 

Los prudentes se despertaron del sueño.- 

Todos los que esperan al Esposo celestial están representados en la parábola como 
dormidos, porque su Señor demoraba su venida; pero los prudentes se despertaron ante el 
mensaje de su aproximación, respondieron al mensaje, no perdieron todo su discernimiento 
espiritual, y se pusieron en acción. Su experiencia religiosa se robusteció e incremento al 
aferrarse de la gracia de Cristo, y pusieron su afecto en las cosas de lo alto. Comprendieron 
dónde estaba la fuente de sus recursos y apreciaron el amor que Dios les prodigaba. 
Abrieron su corazón para recibir el Espíritu Santo por el cual el amor de Dios fue derramado 
en su corazón. Arreglaron y encendieron sus lámparas, las cuales proyectaban constantes 
rayos de luz a las tinieblas morales del mundo. Glorificaron a Dios porque tenían el aceite de 
la gracia en su corazón, e hicieron la misma obra que su Maestro había hecho antes que 
ellos: fueron a buscar y salvar a los que estaban perdidos (ST 28-10-1910). 

7 (Luc. 12: 35). 

Una lámpara preparada y brillante.- 

El amor mutuo es el mejor título que podemos exhibir. Debe cesar toda contienda, toda 
disensión. Dios no aceptará los talentos de los hombres más inteligentes y más elocuentes si 
la lámpara interior del alma no está preparada y brillando. Debe haber un corazón 
consagrado y una entrega consagrada del alma (Carta 119, 1899). 

14-15 (Luc. 19: 12-13; ver EGW com. Juan 17: 20-21). 

Los talentos no se limitan a unos pocos.- 

A cada persona se le han confiado dones individuales, llamados talentos. Algunos 
consideran que estos talentos están limitados a ciertas personas que poseen dotes mentales 
superiores y genio. Pero Dios no ha restringido la dádiva de sus talentos a unos pocos 
favorecidos. A cada uno se le ha confiado algún don especial por el cual debe dar cuenta al 
Señor. El tiempo, la razón, los recursos, el vigor, las facultades mentales, la ternura de 
corazón; todos estos son dones de Dios, confiados para que sean usados en la gran obra de 
bendecir a la humanidad. 

No hay duda de que algunos tienen pocos talentos, pero si negocian diligentemente con los 
bienes de su Señor, estos dones se aumentarán mucho... 

El Señor vigila a cada uno para ver si usará sus talentos sabia y desinteresadamente, o si 
buscará su propio provecho. Cada hombre recibe talentos conforme a sus diversas 
capacidades, para que pueda aumentarlos haciendo una sabia inversión. Cada uno debe 
rendir cuentas al Maestro por sus acciones. 

El Señor no pedirá de los pobres lo que no tienen para dar. No exigirá de los enfermos las 
energías activas de las cuales carece la debilidad corporal. Nadie debe quejarse porque no 
puede glorificar a Dios con talentos que nunca le fueron confiados. Pero si tenéis un talento 
nada más, usadlo bien y se aumentará. Si los talentos no se entierran, ganarán otros 
talentos. 

Los bienes que recibimos no son nuestros. El capital que se nos ha confiado debe usarse, y 
las ganancias que se logren siempre son propiedad del Señor.  No tenemos derecho a 



atesorar estos talentos. Cuando el Señor Jesús regrese, espera recibir lo que es suyo y 
además, la ganancia (Carta 180, 1907). 

21 

Ver EGW com. 1 Cor. 15: 51-55. 
 

CAPÍTULO 26 

2 (Mar. 14: 1; Luc. 22: 1-2). 

Se llama la atención al sacrificio.- 

Cristo fue coronado con espinas. Sus manos y sus pies fueron perforados con clavos. Cada 
paso hacia adelante en la vergonzosa escena, fue de intenso sufrimiento. Pero el propósito 
de Dios fue que se diera publicidad a todo el proceso, punto tras punto, escena tras escena, 
a una fase de la humillación eslabonada con otra. Se había determinado que esos 
acontecimientos sucedieran durante la pascua (MS 111, 1897). 

3 (Mar. 14: 53; Luc. 22: 54; Juan 18: 13). 

Un sacerdocio corrompido.- 

El sacerdocio se había corrompido tanto, que los sacerdotes no tenían escrúpulos en 
entregarse a los actos más fraudulentos y criminales para llevar a cabo sus designios. Los 
que asumieron el cargo del sumo sacerdocio antes del tiempo del primer advenimiento de 
Cristo y durante él, no eran hombres divinamente señalados para la sagrada obra. Aspiraban 
con vehemencia ese cargo por amor al poder y a la ostentación. Deseaban un puesto desde 
el cual pudieran tener autoridad para practicar sus fraudes bajo un manto de piedad, y así 
poder escapar de ser descubiertos. El sumo sacerdote ocupaba un puesto de poder e 
importancia. No sólo era consejero y mediador, sino juez; y sus decisiones eran inapelables. 
220 Los sacerdotes estaban limitados por la autoridad de los romanos, y no se les daba el 
poder de condenar a nadie legalmente a muerte. Ese poder estaba en manos de los que 
gobernaban a los judíos. Hombres de corazón corrupto procuraban ocupar el importante 
cargo de sumo sacerdote, y a menudo lo conseguían por medio del soborno y del asesinato. 
El sumo sacerdote, vestido con sus mantos consagrados y costosos, con el pectoral sobre su 
pecho, con la luz que brillaba sobre las piedras preciosas engarzadas en el pectoral, 
presentaba una apariencia sumamente imponente, y causaba admiración, reverencia y 
espanto en la gente sincera y leal. El sumo sacerdote fue diseñado de manera especial para 
representar a Cristo, quien llegaría a convertirse en sumo sacerdote para siempre según el 
orden de Melquisedec (RH 17-12-1872). 

No era sumo sacerdote.- 

Con Caifás terminó el sumo sacerdocio judío. El servicio se había vuelto vil y corrupto, y ya 
no tenía relación alguna con Dios. La verdad y el derecho eran odiosos a los ojos de los 
sacerdotes. Eran tiranos y engañadores, llenos de planes egoístas y ambiciosos. Un servicio 
tal no podía perfeccionar nada, pues estaba, en sí mismo, plenamente corrupto. La gracia de 
Dios no tenía ninguna relación con él. 

Caifás era sumo sacerdote sólo aparentemente. Llevaba los vestidos sacerdotales, pero no 
tenía una relación vital con Dios. Era incircunciso de corazón. Orgulloso y altivo, demostró 
que por su indignidad nunca debería haber llevado las vestiduras del sumo sacerdote. No 
tenía autoridad celestial para ocupar ese puesto. No tenía ni un rayo de la luz de Dios que le 
mostrara lo que era la obra del sacerdote, o para qué se había instituido ese oficio (RH 12-6- 



1900). 

6-13 (Mar. 14: 3-9; Juan 12: 1-8). 

Una ilustración de los métodos de Dios.- 

Hay dádivas que distribuimos correctamente según el carácter y las necesidades de aquellos 
a quienes las damos. No muchos de los pobres habrían apreciado la ofrenda de María o el 
sacrificio de sí mismo que hizo nuestro Señor, que fue el más grande que podía haberse 
dado [hecho]. Aquel ungimiento fue un símbolo del rebosante corazón de la dadora; fue una 
demostración externa de un amor alimentado por corrientes celestiales, hasta que desbordó. 
Y ese ungimiento de María -que los discípulos llamaron derroche-, se repite mil veces en los 
sensitivos corazones de otros. 

El Señor Dios es generoso en sus dádivas para nuestro mundo. Puede hacerse la pregunta: 
¿Por qué demuestra el Señor tanta generosidad, tanto derroche, en la multitud de sus 
dádivas que no se pueden enumerar? El Señor anhela ser tan generoso con su familia 
humana, que no pueda decirse de él que podría haber hecho algo más. Cuando dio a Jesús 
a nuestro mundo, dio todo el cielo. Su amor es incomparable. No se reservó nada... 

Para el razonamiento humano, todo el plan de salvación es un derroche de misericordias y 
recursos. Pero son dados para lograr la restauración de la imagen moral de Dios en el 
hombre. La expiación es supremamente capaz para asegurar mansiones celestiales a todos 
los que la reciben. La supuesta liberalidad de María es una ilustración de los métodos de 
Dios en el plan de salvación, pues la naturaleza y la gracia manifiestan, cuando se relacionan 
mutuamente, la ennoblecedora plenitud de la Fuente de la cual fluyen (MS 28,1897). 

14-16 (Mar. 14: 10-11; Luc. 22: 3-5; 1 Tim. 6: 10). 

Ningún pecado manifiesto.- 

El amor al dinero en el corazón de judas crecía con el ejercicio de sus perspicaces 
capacidades. Su capacidad financiera práctica habría sido de mucha utilidad para la 
pequeña iglesia si hubiera estado dirigida, iluminada y modelada por el Espíritu Santo, y 
mediante la santificación de su espíritu podría haber tenido una clara conciencia, un correcto 
discernimiento para apreciarlas cosas celestiales. Pero judas fomentaba constantemente 
planes sagaces, mundanos. No había en él ningún pecado manifiesto, pero sus conceptos 
astutos, el espíritu egoísta y mezquino que se posesionó de él, finalmente lo indujo a vender 
a su Señor por una pequeña suma de dinero (MS 28, 1897). 

Judas confundió dos clases de experiencias.- 

Hay dos clases de experiencias: la ostentación externa y la obra interior. Lo divino y lo 
humano operaban en el carácter de Judas. Satanás modelaba lo humano; Cristo, lo divino. 
El Señor Jesús anhelaba ver que Judas se pusiera a la altura de los privilegios que le habían 
sido dados. Pero la parte humana del carácter de Judas se mezcló con sus sentimientos 
religiosos, y él los consideró como atributos esenciales. Al considerarlo así, dejó abierta la 
puerta para que entrara Satanás y se posesionara de todo su ser. Si Judas hubiese 
practicado las lecciones de Cristo, se hubiera entregado a Cristo y consaºgrado 221 
plenamente su corazón a Dios; pero su confundida experiencia lo estaba descarriando (MS 
28, 1897). 

Un fraude religioso.- 

El caso de Judas me fue presentado como una lección para todos. Judas estuvo con Cristo 
durante todo el período del ministerio público del Salvador. Tuvo todo lo que Cristo podía 
darle.  Si hubiese usado sus capacidades con ferviente diligencia, podría haber acumulado 



talentos. Si hubiese procurado ser una bendición en vez de ser un hombre polémico, criticón 
y egoísta, el Señor lo hubiera usado para promover su reino. Pero Judas era especulador. 
Pensaba que podía manejar las finanzas de la iglesia y adquirir ganancias mediante su 
astucia comercial. Su corazón estaba dividido. Amaba la alabanza del mundo. Se resistía a 
renunciar al mundo por Cristo. Nunca entregó a Cristo sus intereses eternos. Tenía una 
religión superficial, y por eso especuló con [vendió a] su Maestro y lo traicionó con los 
sacerdotes, pues estaba plenamente convencido de que Cristo no permitiría que lo 
apresaran. 

Judas fue un fraude en religión. Mantenía una norma elevada para otros, pero él fracasó 
completamente en alcanzar la norma bíblica. No permitió que la religión de Cristo penetrara 
en su vida. ¿Cuántos, hoy día, como Judas, están traicionando a su Señor? Los que son 
fraudulentos en los negocios, sacrifican a Cristo por las ganancias y manifiestan una 
sabiduría que concuerda con la de Satanás. El que posee la fe que obra por el amor y 
purifica el alma, tendrá como norma de su vida el no especular para buscar ganancias 
egoístas (Carta 40, 1901). 

(Mar. 3: 19.) Jesús trató sabiamente a Judas.- 

Cuando Cristo permitió que Judas se asociara con él como uno de los doce, sabía que Judas 
estaba poseído del demonio del egoísmo. Conocía que su falso discípulo lo traicionaría, y sin 
embargo no lo separó de los otros discípulos alejándolo de él. Estaba preparando la mente 
de esos hombres para su muerte y ascensión, y previó que si alejaba a Judas, Satanás lo 
usaría para divulgar informes que serían difíciles de explicar. 

Los dirigentes de la nación judía estaban alerta, procurando encontrar algo que pudieran usar 
para contrarrestar las palabras de Cristo. El Salvador sabía que si alejaba a Judas, éste 
podía interpretar tan mal y tergiversar de tal modo sus declaraciones que los judíos 
aceptarían una falsa versión de sus palabras, y usarían esa versión para ocasionar un terrible 
daño a los discípulos, Y para dejar en la mente de los enemigos de Cristo la impresión de que 
los judíos tenían razón al asumir la actitud que habían tomado contra Jesús y sus discípulos. 

Por lo tanto, Cristo no alejó a Judas de su presencia, sino lo mantuvo a su lado para poder 
contrarrestar la influencia que él pudiera ejercer contra su obra (RH 12-5-1903). 

26-29. 

Ver EGW com. 1 Cor. 11: 18-34, 23-26. 

28 (1 Cor. 11: 25; ver EGW com. Lev. 17: 11). 

La copa pacificadora.- 

El sacrificio expiatorio es pleno y suficiente. Es el nuevo pacto sellado con la sangre de 
Cristo, que derramó para la remisión de los pecados de muchos. Esto declaró Cristo durante 
la última cena. Para los que la beben con fe, en esa copa hay eficacia pacificadora y que 
limpia el alma. Es el bálsamo de Galaad que Dios ha provisto para restaurar la salud y la 
sanidad al alma herida por el pecado (Carta 108, 1899). 

31-35 (Mar. 14: 27-31; Luc. 22: 31-34; Juan 13: 36-38; 1 Cor. 10: 12). 

El arrogante continúa apoyándose en una supuesta fuerza.- 

Muchos están hoy en la condición en que estuvo Pedro cuando con arrogancia declaró que 
no negaría a su Señor. Y debido a esa arrogancia son fácil víctima de las trampas de 
Satanás. Los que reconocen su debilidad confían en un poder superior a ellos mismos. Y 
mientras acudan a Dios, Satanás no tendrá poder sobre ellos.  Pero los que confían en sí 



mismos son fácilmente derrotados. Recordemos que si no prestamos atención a las 
advertencias que Dios nos da, pronto caeremos. Cristo no evitará las heridas del que entra 
espontáneamente en el terreno del enemigo. El permite que el arrogante, el que actúa como 
si supiera más que su Señor, siga adelante con su supuesta fuerza. Después vienen 
sufrimientos y una vida estropeada, o quizá la derrota y la muerte (MS 115, 1902). 

36-46 (Mar. 14: 32-42; Luc. 22: 39-46; ver EGW com. Ecl. 8: 11). 

Satanás intentó aplastar a Cristo.- 

Ante el pensamiento del carácter atroz de la culpabilidad del mundo Cristo sintió que debía 
apartarse y estar solo. Las huestes de las tinieblas estaban allí para hacer que el pecado 
pareciera tan difundido, tan profundo y horroroso como fuera posible. Satanás en su odio 
contra Dios, en la tergiversación del carácter divino, manifestando irreverencia, desprecio y 
odio para con las 222 leyes del gobierno de Dios, había hecho que la inquietud llegara hasta 
el cielo. Tenía el propósito de incrementar la maldad hasta que alcanzara tales proporciones 
que pareciera imposible la expiación, de modo que el Hijo de Dios, que procuraba salvar al 
mundo perdido, quedara aplastado bajo la maldición del pecado. La obra del enemigo 
vigilante, al presentar ante Cristo los vastos alcances de la transgresión, causó a Jesús un 
dolor tan intenso que sintió que no podría permanecer en la presencia inmediata de ningún 
ser humano. No pudo soportar que ni aun sus discípulos fueran testigos de su agonía 
mientras contemplaba el infortunio del mundo. No debían estar en su compañía ni siquiera 
sus amigos más amados. Se había desenvainado la espada de la justicia, y la ira de Dios 
contra la iniquidad descansaba sobre el sustituto del hombre: Jesucristo, el unigénito del 
Padre. 

Cristo sufrió en lugar del hombre en el huerto de Getsemaní, y la naturaleza humana del Hijo 
de Dios vaciló bajo el terrible horror de la culpabilidad del pecado, hasta que de sus pálidos y 
vacilantes labios brotó el clamor agonizante: "Padre mío, si es posible, pase de mí esta 
copa", pero si no hay otra forma por la cual pueda alcanzarse la salvación del hombre caído, 
entonces "no sea como yo quiero, sino como tú". La naturaleza humana habría entonces 
muerto allí bajo el horror de la presión del pecado, si un ángel del cielo no hubiera fortalecido 
a Cristo para que soportara la agonía. 

El poder que infligió la justicia retributiva al Sustituto y Garantía del hombre, fue el poder que 
mantuvo y sostuvo al Doliente bajo el tremendo peso de la ira que habría caído sobre un 
mundo pecador. Cristo sufría la muerte que correspondía a los transgresores de la ley de 
Dios. 

Para el pecador impenitente es algo horrendo caer en las manos del Dios vivo. Esto lo 
comprueba la historia de la destrucción del mundo antiguo mediante un diluvio, y la historia 
del fuego que cayó del cielo y destruyó a los habitantes de Sodoma. Pero esto nunca quedó 
tan comprobado como en la agonía de Cristo, el Hijo del Dios infinito, cuando soportó la ira 
de Dios en lugar de un mundo pecaminoso. Como consecuencia del pecado, de la 
transgresión de la ley de Dios, el huerto de Getsemaní se ha convertido principalmente en el 
lugar de sufrimiento para un mundo pecador. Ningún dolor, ninguna agonía, pueden 
compararse con los que soportó el Hijo de Dios. 

No corresponde al hombre ser portador de pecados, y nunca conocerá el horror de la 
maldición del pecado que llevó el Salvador. Ningún dolor puede compararse de manera 
alguna con el dolor de Aquel sobre quien cayó la ira de Dios con fuerza abrumadora. La 
naturaleza humana sólo puede soportar hasta cierto límite la prueba y la aflicción; el hombre 
finito sólo puede llevar sobre sí una medida limitada de sufrimientos, y la naturaleza humana 
sucumbe. Pero la naturaleza de Cristo tenía una capacidad mayor para sufrir, pues lo 
humano existía dentro de la naturaleza divina, y así se creaba una capacidad para sufrir y 



soportar el resultado de los pecados de un mundo perdido. La agonía que sufrió Cristo 
amplía, profundiza y da un concepto más vasto del carácter del pecado y de la naturaleza del 
castigo que Dios hará descender sobre los que continúan en el pecado. "La paga del pecado 
es muerte, mas la dádiva de Dios es vida eterna en Cristo Jesús" para el pecador arrepentido 
y creyente (MS 35,1895). 

(Gén. 3: 1-24.) Edén y Getsemaní.- 

El huerto del Edén con su desobediencia, y el huerto de Getsemaní con su obediencia, se 
presentan ante nosotros. ¡Qué acción tan costosa fue la del Edén! ¡Cuánto no abarcó el fatal 
momento de comer el fruto prohibido! Sin embargo, muchos están siguiendo las mismas 
huellas, desobedeciendo, apartándose de la ley de Dios. Cuando los hombres comienzan 
egoístamente a desobedecer a Dios, continúan haciéndolo imperceptiblemente. No calculan 
cuál será el seguro resultado cuando entran en el camino de la tentación, y apenas si hacen 
débiles esfuerzos para resistir, y algunos no hacen ningún esfuerzo. Pero cuando se 
despliegue el rollo, y Dios lo examine, encontrará que él ha sido negado en este lugar, 
deshonrado en otro; y a medida que el rollo se abre más y más, se revelan los resultados de 
los actos que no fueron cristianos. La Palabra de Dios no sirvió de alimento; por lo tanto, los 
actos de ellos no fueron el resultado de comer la carne y beber la sangre del Hijo de Dios 
(Carta 69, 1897). 

El huerto del Edén, con su inmundo borrón de desobediencia, debe estudiarse 
cuidadosamente y compararse con el huerto de Getsemaní, donde el Redentor del mundo 
223 sufrió una agonía sobrehumana cuando los pecados de todo el mundo fueron 
acumulados sobre él... Adán no se detuvo para calcular los resultados de su desobediencia 
(MS 1, 1892). 

 

39. 

Ver EGW com. Rom. 8: 11. 
 

42 (Mar. 14: 36; Luc. 12: 50; 22: 42, 53; Fil. 2: 7). 

Más fuerte que el deseo humano.- 

La naturaleza humana de Cristo era semejante a la nuestra, y sintió más intensamente los 
sufrimientos, 

pues su naturaleza espiritual estaba libre de toda mancha de pecado. Por lo tanto, su deseo 
de que se eliminara el sufrimiento fue mayor que el que pueden experimentar los seres 
humanos. Cuán intenso fue el deseo de la humanidad de Cristo de escapar de un Dios 
disgustado y ofendido, y cuánto anheló su alma un alivio, se revela en las palabras: "Padre 
mío, si no puede pasar de mí esta copa sin que yo la beba, hágase tu voluntad". 

Sin embargo, Cristo no había sido forzado a dar ese paso. El había tenido en cuenta esta 
lucha. Había dicho a sus discípulos: "De un bautismo tengo que ser bautizado; y ¡cómo me 
angustio hasta que se cumpla!" "Esta es vuestra hora, y la potestad de las tinieblas". Se 
había ofrecido voluntariamente a dar su vida para salvar al mundo (ST 9-12-1897). 

43 (Mar. 14: 40; Luc. 22: 45). 

Un cuadro de una iglesia que duerme.- 

La naturaleza humana de Cristo anhelaba tener siquiera la simpatía de sus discípulos en esta 
terrible hora de prueba. Se levantó de la tierra por segunda vez y fue a ellos, y los encontró 
durmiendo. No era un sueño profundo; estaban amodorrados. Sólo comprendían 
parcialmente el sufrimiento y la angustia de su Señor. Jesús se inclinó por un momento sobre 



ellos con ternura, y los miró con sentimientos mezclados de amor y compasión. En esos 
discípulos dormidos vio una representación de una iglesia que duerme. Estaban dormidos 
cuando debían estar velando (Sufferings of Christ, pp. 19-20). 

57 (Juan 18: 13-14). 

No tenían por qué ser instrumentos de injusticia.- 

Caifás era el que debía ocupar el sacerdocio cuando el símbolo se encontrara con la 
realidad, cuando comenzara a oficiar el verdadero Sumo Sacerdote. Cada actor de la historia 
está en su puesto y su lugar, pues la gran obra de Dios, de acuerdo con su propio plan, será 
hecha por hombres que se han preparado para ocupar puestos para bien o para mal. Cuando 
los hombres se oponen a justicia se convierten en instrumentos de injusticia; pero no están 
obligados a tomar este curso de acción. No tienen por qué convertirse en instrumentos de 
injusticia, como tampoco Caín estuvo obligado a serlo (RH 12-6-1900). 

63-64 (Mar. 14: 61-62; Luc. 22: 70) 

Un momento maravilloso.- 

Esta es una de las ocasiones cuando Cristo confesó públicamente su derecho de ser el 
Mesías, Aquel a quien los judíos durante tanto tiempo habían anhelado. Este fue uno de los 
momentos más maravillosos de la vida de Cristo, por estar tan lleno de grandes resultados. 
Comprendió que debía ponerse a un lado todo disimulo. Debía presentarse abiertamente la 
declaración de que él era uno con Dios. Sus jueces lo consideraban sólo como un hombre y 
pensaron que era culpable de una atrevida blasfemia. Pero él se proclamó a sí mismo como 
el Hijo de Dios. Afirmó totalmente su carácter divino ante los dignatarios que lo habían 
procesado ante su tribunal terreno. Sus palabras, pronunciadas con calma, pero con poder 
consciente, demostraban que reclamaba para sí las prerrogativas del Hijo de Dios (MS 111, 
1897). 

65 (Mar. 14: 63). 

Los mantos sacerdotales no debían ser rasgados.- 

En el monte se le dio a conocer a Moisés el modelo de los mantos sacerdotales. Se le 
especificó cada prenda que debía llevar el sumo sacerdote y la forma en que debía ser 
hecha. Esa vestidura estaba consagrada a un propósito solemnísimo. Esa vestidura 
representaba el carácter de la gran realidad [anticipo], Jesucristo. Los mantos cubrían al 
sacerdote con gloria y belleza, y hacían destacar la dignidad de su oficio. Cuando el sumo 
sacerdote se vestía con ellos, se presentaba como un representante de Israel, que mostraba 
con su atavío la gloria que Israel debería revelar al mundo como el pueblo escogido de Dios. 
Nada que no fuera la perfección en vestidura y comportamiento, en espíritu y en palabra, 
sería aceptable para Dios. El es santo, y su gloria y perfección debían representarse en el 
servicio terrenal. Nada que no fuera la perfección podía representar adecuadamente el 
carácter sagrado del servicio celestial. El hombre limitado podía rasgar su propio corazón 
mostrando un espíritu contrito y humilde, pero no debía rasgar los mantos sacerdotales (YI 
7-6-1900). 

Una apariencia externa.- 

El sacerdocio se había pervertido de tal manera, que cuando Cristo declaró que era el Hijo de 
Dios, Caifás 224 con fingido horror rasgó su manto y acusó de blasfemia al Santo de Israel. 

Muchos que afirman hoy que son cristianos están en peligro de rasgar sus vestiduras 
haciendo una demostración de arrepentimiento, aun cuando su corazón no se ha enternecido 



ni subyugado. Por eso hay tantos que continúan fracasando en la vida cristiana. Se 
manifiesta un aparente dolor por el mal, pero su arrepentimiento no es aquel del cual uno no 
necesita arrepentirse (RH 12-6-1900). 

Se rasgó el corazón de Cristo.- 

Cuán diferente era el verdadero Sumo Sacerdote del falso y corrupto Caifás. Cristo, puro e 
incontaminado, sin una mancha de pecado, estaba de pie frente al falso sumo sacerdote. 

Cristo lloró por la transgresión de cada ser humano. Llevó inclusive la culpabilidad de Caifás, 
aunque conocía la hipocresía que había en su alma mientras rasgaba su manto en un alarde 
externo. Cristo no rasgó su manto, pero su alma fue rasgada. Su vestidura de carne humana 
fue rasgada mientras colgaba de la cruz el que llevó los pecados de la raza humana. 
Mediante sus sufrimientos y su muerte se abrió un camino nuevo y viviente (RH 12-6-1900). 

(Lev. 10: 6.) Una prohibición positiva.- 

La costumbre general era que las vestiduras se rasgaban cuando morían los amigos. Sólo el 
sumo sacerdote era una excepción a esta costumbre. Aun a Aarón se le prohibió que 
demostrara su dolor y duelo rasgando sus vestiduras cuando perdió a sus dos hijos porque 
no glorificaron a Dios como se les había especificado. La prohibición era positiva [se cita Lev. 
10: 6] (MS 102, 1897). 

El culpable pronunció sentencia contra el inocente.- 

Por haber rasgado así su vestidura, con un fingido celo, el sumo sacerdote podría haber sido 
procesado ante el sanedrín. Había hecho precisamente lo que el Señor había ordenado que 
no se hiciera. Estaba bajo la condenación de Dios, pero pronunció sentencia contra Cristo 
como blasfemo. Hizo todas sus acciones en relación con Cristo como un juez sacerdotal, 
como un sumo sacerdote en el ejercicio de sus funciones; pero no lo era por designación de 
Dios. El manto sacerdotal que rasgó para impresionar al pueblo con su horror por el pecado 
de blasfemia, cubría un corazón lleno de impiedad. Actuaba inspirado por Satanás. Bajo una 
suntuosa vestidura sacerdotal estaba cumpliendo la obra del enemigo de Dios. Esto ha sido 
hecho vez tras vez por sacerdotes y gobernantes. 

La vestidura rasgada puso fin al sacerdocio de Caifás. Con su propia acción se descalificó 
para el oficio sacerdotal. Después de la condenación de Cristo no pudo actuar sin mostrar la 
ira más irrazonable. Lo castigaba su conciencia torturada, pero no sentía ese dolor que 
induce al arrepentimiento. 

La religión de los que crucificaron a Cristo era un fingimiento. Las vestiduras sacerdotales, 
que deberían haber sido santas, cubrían corazones que estaban llenos de corrupción, 
malignidad y crímenes. Interpretaban que la piedad era una fuente de ganancias. Los 
sacerdotes no eran nombrados por Dios sino por un gobierno incrédulo. El cargo del 
sacerdocio era comprado y vendido como bienes comerciales. Caifás obtuvo el cargo de ese 
modo. No era un sacerdote nombrado por Dios según el orden de Melquisedec. Se dejó 
comprar y vender para obrar iniquidad. Nunca supo lo que era ser obediente a Dios. Tenía 
apariencia de piedad, y eso le daba poder para oprimir (MS 102, 1897). 

 

CAPÍTULO 27 

15-26 (Mar. 15: 6-15; Luc. 23: 18-25; Juan 18: 39-40). 

Un símbolo de los últimos días.- 

La escena del recinto del tribunal de Jerusalén es un símbolo de lo que sucederá en las 
escenas finales de la historia de la tierra. El mundo aceptará a Cristo, la Verdad, o aceptará 



a Satanás, el primer gran rebelde, ladrón, apóstata y asesino. Rechazará el mensaje de 
misericordia relacionado con los mandamientos de Dios y la fe de Jesús, o aceptará la verdad 
tal como es en Jesús. Si acepta a Satanás y sus falsedades, se identificará con el padre de 
todos los mentirosos y con todos los que son desleales, mientras tanto se alejará de un 
personaje que es nada menos que el Hijo del Dios infinito (RH 30-1-1900). 

Un asunto de elección.- 

Cuando Jesús estuvo en la tierra, Satanás indujo a la gente para que rechazara al Hijo de 
Dios y eligiera a Barrabás, que en carácter representaba a Satanás, el dios de este mundo, 
El Señor Jesucristo vino para luchar con Satanás por haber usurpado los reinos del mundo. 
El conflicto no ha terminado todavía; y a medida que nos acercamos a la terminación del 
tiempo, la batalla crece en intensidad. A medida que se acerca la segunda aparición de 
nuestro Señor Jesucristo, instrumentos satánicos 225 son impulsados desde abajo. Satanás 
no sólo aparecerá como un ser humano, sino que personificará a Jesucristo; y el mundo que 
ha rechazado la verdad lo recibirá como el Señor de señores y Rey de reyes. Ejercerá su 
poder e influirá sobre la imaginación humana. Corromperá tanto las mentes como los cuerpos 
de los hombres, y obrará mediante los hijos de desobediencia, fascinando y hechizando como 
lo hace una serpiente. ¡Qué espectáculo será el mundo para las inteligencias celestiales! 
¡Qué espectáculo contemplará Dios, el Creador del mundo! 

La forma que tomó Satanás en el Edén cuando indujo a nuestros primeros padres para que 
desobedecieran fue de un carácter como para dejar perpleja y confundida la mente. A 
medida que nos acerquemos al fin de la historia, procederá de una manera igualmente sutil. 
Empleará todo su poder engañador sobre los seres humanos para completar la obra de 
engañar a la familia humana. Tan engañoso será en su obra, que los hombres procederán en 
la misma forma en que lo hicieron en los días de Cristo. Y cuando se les pregunte: "¿A quién 
queréis que os suelte: a Barrabás o a Jesús?", el clamor casi universal será: "¡A Barrabás! ¡A 
Barrabás!" Y cuando se les presente la pregunta: "¿Qué, pues, queréis que haga del que 
llamáis Rey de los judíos?", el clamor de nuevo será: "¡Crucifícale!" 

Cristo será representado en la persona de los que acepten la verdad y que identifiquen sus 
intereses con los de su Señor. El mundo se airará contra ellos en la misma forma en que se 
aíra contra Cristo, y los discípulos de Cristo sabrán que no serán tratados, mejor que su 
Señor. Sin embargo, Cristo ciertamente identificará sus intereses con los de aquellos que lo 
acepten como su Salvador personal. Cada insulto, cada reproche, cada calumnia hecha 
contra ellos por los que han apartado sus oídos de la verdad y han hecho caso de fábulas, se 
cargará contra los culpables como si lo hubieran hecho a Cristo en la persona de sus santos 
(RH 14-4-1896). 

Cuando Cristo estuvo en esta tierra, el mundo prefirió a Barrabás. Y hoy día el mundo y la 
iglesia están haciendo la misma elección. Las escenas de la traición, el rechazo y la 
crucifixión de Cristo se han repetido y otra vez se repetirán en inmensa escala. Habrá 
personas llenas de las características del enemigo, y mediante aquellas sus engaños tendrán 
un gran poder. En el mismo grado en que se rechace la luz habrá conceptos erróneos e 
incomprensiones. Los que rechazan a Cristo y eligen a Barrabás proceden de acuerdo con 
un funesto engaño. Las tergiversaciones y los falsos testimonios aumentarán hasta 
convertirse en una franca rebelión. Si el ojo es malo, todo el cuerpo será tenebroso. Los que 
entregan su afecto a cualquier dirigente que no sea Cristo, encontrarán que su cuerpo, alma 
y espíritu estarán bajo el dominio de un apasionamiento irrazonable que será tan fascinador 
que bajo su poder el alma se aparta de escuchar la verdad para creer en una mentira. Están 
entrampados y cautivados, y con cada acto claman: "Suéltanos a Barrabás, pero crucifica a 
Cristo". 

Ahora mismo se está haciendo esta decisión.  Se están repitiendo las escenas que se 



desarrollaron cerca de la cruz. En las iglesias que se han apartado de la verdad y de la 
rectitud se está revelando lo que la naturaleza humana puede hacer y hará cuando el amor 
de Dios no es un principio estable en el alma. No debemos sorprendernos de cosa alguna 
que suceda ahora. No debemos maravillarnos del desarrollo que pueda alcanzar el horror. 
Los que pisotean con sus profanos pies la ley de Dios tienen el mismo espíritu de los que 
insultaron y traicionaron a Jesús. Sin ningún remordimiento de conciencia ejecutarán los 
actos de su padre, el diablo. Harán la misma pregunta que salió de los traidores labios de 
Judas: "¿Qué me queréis dar si os entrego a Jesús, el Cristo?" Cristo está siendo traicionado 
ahora mismo en la persona de sus santos. 

En vista de la historia de la vida y muerte de Cristo, ¿podemos sorprendernos porque el 
mundo es falso e insincero? En nuestros días, ¿podemos confiar en hombre o poner carne 
por nuestro brazo? ¿No escogeremos a Cristo como nuestro Caudillo? Sólo él puede 
salvarnos del pecado. 

Cuando el mundo sea finalmente llamado a juicio ante el gran trono blanco para rendir 
cuentas por haber rechazado a Jesucristo, el legítimo mensajero de Dios para nuestro 
mundo, ¡cuán solemne será esa escena! ¡Qué ajuste de cuentas tendrá que hacerse por 
haber clavado en la cruz a Aquel que vino a nuestro mundo como una carta viviente de la ley! 
Dios hará a cada uno la pregunta: ¿Qué has hecho con mi Hijo unigénito? ¿Qué contestarán 
los que se han negado a aceptar la 226 verdad? Serán obligados a decir: Aborrecimos a 
Jesús y lo echamos fuera. Clamamos: ¡Crucifícale! ¡Crucifícale! En lugar de él, elegimos a 
Barrabás. Si aquellos a quienes les es presentada la luz del cielo la rechazan, rechazan a 
Cristo. Rechazan el único medio por el cual podrían haber sido limpiados de la 
contaminación. Crucifican para sí mismos de nuevo al Hijo de Dios y lo exponen a vituperio. 
A ellos se les dirá: "Nunca os conocí; apartaos de mí". Dios vengará ciertamente la muerte 
de su Hijo (RH 30-1-1900). 

21 

Ver EGW com. Rom. 3: 19. 
 

21-22, 29 (Fil. 2: 9; Heb. 2: 9; Apoc. 6: 16; 14: 10). 

Dos clases de coronas.- 

¿En qué lado estamos? El mundo echó fuera a Cristo; los cielos lo recibieron. El hombre, el 
hombre finito, rechazó al Príncipe de la vida; Dios, nuestro Gobernante soberano, lo recibió 
en los cielos. Dios lo ha ensalzado. El hombre lo coronó con una corona de espinas; Dios lo 
ha coronado con una corona de majestad real. Todos debemos pensar sinceramente. 
¿Permitiréis que este hombre Cristo Jesús os rija, o preferiréis a Barrabás? La muerte de 
Cristo trae sobre el que rechaza su misericordia la ira y los juicios de Dios sin mezcla de 
misericordia. Esta es la ira del Cordero. Pero la muerte de Cristo es esperanza y vida eterna 
para todos los que lo reciben y creen en él (Carta 31, 1898). 

Bajo la negra bandera de Satanás.- 

Cada hijo e hija de Adán elige como su general a Cristo o a Barrabás. Y todos los que se 
colocan al lado del desleal están bajo la negra bandera de Satanás, y se los acusa de 
rechazar a Cristo y de proceder malignamente con él. Se los acusa de crucificar 
deliberadamente al Señor de la vida y de la gloria (RH 30-1-1900). 

22-23 (Mar. 15: 12-14; Luc. 23: 20-23; Juan 19: 14-15). 

Una escena representativa.- 



La escena que transcurrió en Jerusalén cuando Cristo fue traicionado y rechazado representa 
la escena que acontecerá en la futura historia del mundo, cuando Cristo sea finalmente 
rechazado. El mundo religioso se pondrá de parte del primer gran rebelde y rechazará el 
mensaje de misericordia que se relaciona con los mandamientos de Dios y la fe de Jesús (MS 
40,1897). 

25-26 (Mar. 15: 14-15; Luc. 23: 23-24; Juan 19: 15-16). 

Los ángeles no pudieron intervenir.- 

¡Asombraos, oh cielos! ¡Avergonzaos eternamente, oh habitantes de la tierra! Con dolor e 
indignación los ángeles oyeron la elección hecha por la gente y la sentencia pronunciada 
sobre Cristo. Pero no pudieron intervenir, pues en el gran conflicto entre el bien y el mal se 
debía dar a Satanás toda oportunidad posible para que demostrara su verdadero carácter, a 
fin de que el universo celestial y la raza por la cual Cristo estaba dando su vida pudieran ver 
la justicia de los propósitos de Dios. Los que estaban bajo el dominio del enemigo debían 
poder revelar los principios del gobierno de éste (MS 136, 1899). 

32 (Mar. 15: 21; Luc. 23: 26). 

Un medio de conversión.- 

La cruz que él [Simón] fue obligado a llevar se convirtió en el medio de su conversión. Sintió 
una profunda simpatía por Jesús; y los acontecimientos del Calvario y las palabras 
pronunciadas por el Salvador lo llevaron a reconocer que era el Hijo de Dios (MS 127, sin 
fecha). 

37 (Sal. 85: 10; Mar. 15: 26; Luc. 23: 38; Juan 19: 19). 

Un letrero dispuesto.- 

Mirad el letrero escrito sobre la cruz. El Señor lo dispuso. Escrito en hebreo, griego y latín, 
era una invitación para que vinieran todos: judíos y gentiles, bárbaros y escitas, siervos y 
libres, desesperanzados, desvalidos y desfallecientes. Cristo ha anulado el poder de 
Satanás. Se aferró de las columnas del reino de Satanás, y pasó a través del conflicto 
destruyendo al que tenía el imperio de la muerte. Entonces se abrió un camino por el cual 
podían encontrarse la misericordia y la verdad y podían besarse la justicia y la paz (MS 111, 
1897). 

38 (Mar. 15: 27; Luc. 23: 33; Juan 19: 18). 

Cristo fue colocado como el criminal más destacado.- 

José y Nicodemo observaron cada suceso durante la condenación y crucifixión de Cristo. 
Nada se les escapó. Esos hombres eran diligentes escudriñadores de las Escrituras, y 
quedaron profundamente indignados cuando vieron que ese hombre, a quien los jueces 
habían declarado completamente inocente, era colocado entre dos ladrones, "uno a cada 
lado, y Jesús en medio". Esta posición fue ordenada por los príncipes de los sacerdotes y los 
gobernantes para que mediante ella todos pudieran juzgar que Cristo era el más destacado 
de los tres (MS 103, 1897). 

 

42 

Ver EGW com. Luc. 24: 13-15. 
 

45 (Mar. 15: 33; Luc. 23: 44). 



En señal de simpatía y confirmación.- 

La oscuridad que cubrió el rostro de la naturaleza expresó su simpatía con Cristo durante su 
agonía. Demostró a la humanidad que el Sol de justicia, la Luz del mundo estaba retirando 
sus 227 rayos de la una vez favorecida ciudad de Jerusalén y del mundo. Fue un milagroso 
testimonio dado por Dios para que pudiera ser confirmada la fe de generaciones posteriores 
(3SP 167). 

Dios y sus ángeles revestidos de oscuridad.- 

La oscura nube de transgresión humana se colocó entre el Padre y el Hijo. La interrupción 
de la comunión entre Dios y su Hijo produjo un estado de cosas en las cortes celestiales que 
no puede ser descrito con el lenguaje humano. La naturaleza no pudo presenciar una escena 
tal: la de Cristo que agonizaba llevando el castigo de las transgresiones del hombre. Dios y 
sus ángeles se revistieron de oscuridad, y ocultaron al Salvador de las miradas de la curiosa 
multitud mientras bebía las últimas heces de la copa de la ira de Dios (Carta 139, 1898). 

45-46 (vers. 54; Mar. 15: 33-34, 39; Luc. 23:46-47; Juan 19: 30). 

Las circunstancias sembraron la semilla.- 

La convicción que impresionó a muchos durante el juicio de Cristo, en el momento cuando las 
tres horas de oscuridad envolvieron la cruz sin que hubiera ninguna causa natural, y cuando 
fueron pronunciadas las últimas frases: "Dios mío, Dios mío, ¿por qué me has 
desamparado?", "Consumado es" y "En tus manos encomiendo mi espíritu", fueron semilla 
sembrada que maduró convirtiéndose en una cosecha cuando el Evangelio fue más tarde 
valientemente proclamado por los discípulos de Cristo. El sacudimiento de la tierra, el grito 
desgarrador y la muerte súbita que hizo que brotara con fuerza el clamor: "Consumado es", 
obligaron a muchos a declarar: "Verdaderamente este hombre era justo"; "verdaderamente 
este hombre era Hijo de Dios". Muchos que habían mofado y escarnecido al Hijo de Dios y lo 
habían vilipendiado, se asustaron muchísimo pensando que la tierra que temblaba y las rocas 
quebradas y sacudidas pusieran fin a sus vidas. Se alejaron rápidamente de la escena 
golpeándose el pecho, tropezando y cayendo con tremendo terror, no fuera que la tierra se 
abriera y se los tragara. El velo del templo que se rasgó tan misteriosamente, hizo cambiar 
las ideas religiosas de muchos de los sacerdotes judíos, y un gran grupo cambió su fe. 
Leemos que, después de los días de Pentecostés, "crecía la palabra del Señor; y el número 
de los discípulos se multiplicaba grandemente en Jerusalén; también muchos de los 
sacerdotes obedecían a la fe. Y Esteban, lleno de gracia y de poder, hacía grandes prodigios 
y señales entre el pueblo" (MS 91,1897). 

El Padre sufrió con el Hijo.- 

En las escenas que transcurrieron en la sala del tribunal y en el Calvario, vemos de cuánto es 
capaz el corazón humano cuando está bajo la influencia de Satanás. Cristo se sometió a la 
crucifixión, aunque la hueste angélica podría haberlo liberado. Los ángeles sufrieron con 
Cristo. Dios mismo fue crucificado con Cristo, pues Cristo era uno con el Padre. Los que 
rechazaron a Cristo, los que no quisieron que ese hombre los gobernara, escogieron 
colocarse bajo el dominio de Satanás y hacer su obra como esclavos suyos. Sin embargo, 
Cristo entregó por ellos su vida en el Calvario (BE 6-8-1894). 

50 (Mar. 15: 37; Luc. 23: 46; Juan 19: 30; Heb. 2: 14). 

Satanás fue vencido por la naturaleza humana de Cristo.- 

Cuando Cristo inclinó la cabeza y murió, echó por tierra las columnas del reino de Satanás. 
Derrotó a Satanás con la miseria naturaleza sobre la cual él había obtenido la victoria en el 



Edén. El enemigo fue vencido por Cristo con su naturaleza humana. El poder de la Deidad 
del Salvador estaba oculto. Venció con la naturaleza humana dependiendo de Dios para su 
poder. Este es el privilegio de todos. Nuestra victoria será en proporción a nuestra fe (YI 
25-4-1901). 

51 (Mar. 15: 38; Luc. 23: 45; Efe. 2: 14-15; Col. 2: 14; Heb. 10: 19-20; ver EGW 
com. Juan 19: 30). 

Libre acceso para todos hasta el propiciatorio.- 

Cristo estuvo clavado en la cruz entre la hora tercera y la hora sexta, es decir, entre las 
nueve y las doce. Murió en la tarde. Esta era la hora del sacrificio vespertino. Entonces el 
velo del templo se rasgó de arriba abajo, el cual ocultaba la gloria de Dios de la congregación 
de Israel. 

La gloria oculta del lugar santísimo debía permanecer revelada mediante Cristo. El había 
sufrido la muerte por cada hombre, y por medio de esa ofrenda los hijos de los hombres se 
convertirían en los hijos de Dios. A cara descubierta y mirando como en un espejo la gloria 
del Señor, los creyentes en Cristo debían ser transformados en la misma imagen, de gloria en 
gloria. El propiciatorio, sobre el cual descansaba la gloria de Dios en el lugar santísimo, está 
abierto para todos los que aceptan a Cristo como propiciación por sus pecados; y de esa 
manera entran en comunión 228 con Dios. El velo está rasgado, el muro de separación está 
derribado, está cancelada el acta de los decretos. Por virtud de su sangre la enemistad está 
abolida. Por la fe en Cristo, judíos y gentiles pueden participar del pan viviente (Carta 230, 
1907). 

(Cap. 26: 65; Dan. 5: 5, 25-28; Heb. 10: 19-20.) Israel, una nación excomulgada.- 

En Cristo la sombra se encontró con su sustancia, el símbolo [tipo] con su realidad [anticipo]. 
Caifás bien podía rasgar sus vestiduras al sentir horror por sí mismo y por la nación, pues se 
estaban separando de Dios y rápidamente se estaban convirtiendo en un pueblo 
excomulgado por Jehová. No hay duda de que el candelabro estaba siendo sacado de su 
lugar. 

La mano del sacerdote no fue la que rasgó de arriba abajo el hermoso velo que dividía el 
lugar santo del santísimo. Fue la mano de Dios. Cuando Cristo exclamó "Consumado es", el 
Vigilante Santo que había sido el huésped invisible en el festín de Belsasar dictaminó que la 
nación judía era una nación excomulgada. La misma mano que trazó sobre la pared los 
caracteres que registraron la condenación de Belsasar y el fin del reino de Babilonia, fue la 
que rasgó el velo del templo de arriba abajo abriendo un camino nuevo y viviente para todos, 
encumbrados y humildes, ricos y pobres, judíos y gentiles. Desde ese momento la gente 
podría ir a Dios sin sacerdote ni gobernante (MS 101, 1897). 

(Heb. 6: 19; 8: 6-7; 10: 19-20.) La presencia de Dios retirada del santuario terrenal.- 

Cuando Dios rasgó el velo del templo, dijo: No puedo revelar más mi presencia en el lugar 
santísimo. Un Camino nuevo y vivo, frente al cual no cuelga ningún velo, se ofrece a todos. 
La humanidad pecaminosa y doliente no necesita más esperar la venida del sumo sacerdote. 

El símbolo y la realidad [tipo y anticipo] se habían encontrado en la muerte del Hijo de Dios. 
El Cordero de Dios había sido ofrecido como sacrificio. Era como si una voz hubiera dicho a 
los adoradores: "Han llegado a su fin todos los sacrificios y las ofrendas" (YI 21-6-1900). 

Un nuevo camino abierto para el hombre caído.- 

Cuando Cristo exclamó en la cruz "Consumado es", el velo del templo se rasgó en dos. Ese 
velo significaba mucho para la nación judía. Estaba hecho con un material costosísimo, de 



púrpura y oro, y era muy largo y ancho. Cuando Cristo exhaló el último suspiro, había testigos 
en el templo que contemplaron cómo el fuerte y pesado material era rasgado de arriba abajo 
por manos invisibles. Ese acto significaba para el universo celestial y para un mundo 
corrompido por el pecado, que un camino nuevo y vivo había sido abierto para la raza caída, 
que todos los sacrificios ceremoniales habían terminado con el gran sacrificio del Hijo de 
Dios. El que había morado hasta ese momento en el templo hecho de manos, se había ido 
para nunca más impartirle gracia con su presencia (ST 8-12-1898). 

52-53 (ver EGW com. cap. 28: 2-4). 

Los sacerdotes y gobernantes supieron de la resurrección .- 

Los cautivos que salieron de las tumbas cuando Jesús resucitó, fueron sus trofeos como 
Príncipe vencedor. Así confirmó su victoria sobre la muerte y el sepulcro; así dio una 
garantía y las arras de la resurrección de todos los justos muertos. Los que fueron llamados 
de sus tumbas llegaron a la ciudad y aparecieron a muchos como resucitados, testificando 
que ciertamente Jesús había resucitado de los muertos y que ellos habían resucitado con él... 

Los sacerdotes y gobernantes supieron muy bien que algunas personas muertas habían 
resucitado con la resurrección de Jesús. Les fueron presentados informes auténticos por 
diferentes personas que habían visto a los resucitado y habían conversado con ellos, y 
habían oído su testimonio de que Jesús, el Príncipe de la vida, a quien habían muerto los 
sacerdotes y gobernantes, había resucitado de entre los muertos (3SP 223). 

54 (Mar. 15: 39; Luc. 23: 47; ver EGW com. vers. 45-46; Juan 1: 13-14). 

El sermón en acción.- 

[Se cita Mat. 27: 54.] ... ¿Qué instruía y convencía tanto a esos hombres para que no 
pudieran evitar de confesar su fe en Jesús? Fue el sermón pronunciado por cada acción de 
Cristo y por su silencio cuando fue cruelmente maltratado. Mientras era juzgado cada uno 
parecía competir con el otro en hacer que la humillación de Jesús fuera lo más degradante 
posible. Pero su silencio fue elocuente. El centurión reconoció la forma del Hijo de Dios en 
el cuerpo lacerado que colgaba de la cruz (MS 115, 1897). 

 

CAPÍTULO 28 

1. 

Ver EGW com. Mar. 16: 1-2. 

2. 

Un ángel poderosísimo causó el terremoto.-229 

Hubo un gran terremoto antes de que alguno llegara al sepulcro. El ángel más poderoso del 
cielo, el que ocupaba el lugar del cual cayó Satanás, recibió su orden del Padre y, revestido 
con la panoplia del cielo, quitó las tinieblas de su camino. Su rostro era como un relámpago y 
sus vestidos blancos como la nieve. Tan pronto como sus pies tocaron la tierra ésta tembló 
bajo su pisada. Los guardias romanos estaban cumpliendo con su cansadora vigilancia 
cuando sucedió esta maravillosa escena, y se les dio fuerza para que soportaran el 
espectáculo, pues tenían que dar un mensaje como testigos de la resurrección de Cristo. El 
ángel se aproximó a la tumba, apartó la piedra como si hubiera sido un guijarro, y se sentó 
sobre ella. La luz del cielo rodeó la tumba y todo el cielo fue iluminado con la gloria de los 
ángeles. Entonces se oyó su voz: "Tu Padre te llama; sal fuera" (MS 115, 1897). 



2-4 (cap. 24: 30; 27: 52-53; Isa. 24: 20; Juan 5: 28-29; 1 Tes. 4: 16; Apoc. 6: 
14-17). 

Una imagen viviente de la gloria.- 

En esta escena de la resurrección del Hijo de Dios se da una imagen viviente de la gloria que 
será revelada en la resurrección general de los justos, cuando Cristo aparezca por segunda 
vez en las nubes del cielo. Entonces los muertos que están en sus tumbas oirán su voz y 
saldrán a resurrección de vida; y no sólo la tierra sino los cielos mismos serán sacudidos. 
Unas pocas tumbas se abrieron cuando resultó Cristo, pero en su segunda venida todos los 
preciosos muertos, desde el justo Abel hasta el último santo que muera, serán despertados a 
la vida gloriosa e inmortal. 

Si los soldados que estaban cerca del sepulcro se llenaron de tanto terror ante la aparición 
de un ángel revestido de luz y fortaleza celestiales, hasta el punto de que cayeron como 
muertos, ¿cómo estarán sus enemigos ante el Hijo de Dios cuando venga con poder y gran 
gloria acompañado por miríadas de miríadas y millares de millares de ángeles procedentes 
de las cortes celestiales? Entonces la tierra temblará como un ebrio y será removida como 
una choza.  Los elementos arderán y los cielos se enrollarán como un pergamino (ST 
22-4-1913). 

 

5-6. 

 
 

17. 

 
 

Ver EGW com. Mar. 16: 6. 

La duda cierra la puerta a las bendiciones.- 

Pero algunos dudaban. Siempre será así. A algunos les es difícil ejercer fe, y se unen con 
los que dudan. Los tales pierden mucho por su incredulidad. Si controlaran sus sentimientos 
y no permitieran que la duda proyectara una sombra sobre su mente y la mente de otras, 
¡cuánto más felices y más útiles serían! Cierran la puerta a muchas bendiciones de las 
cuales podrían disfrutar si se negaran a colocarse junto con los que dudan, y, por el contrario, 
hablarían de esperanza y valor (Carta 115, 1904). 

18 (Rom. 8: 34; 1 Juan 2: 1; ver EGW com. Juan 20: 16-17). 

Un Amigo en el tribunal.- 

¡Qué Amigo tenemos en el tribunal! Cristo habló a sus discípulos después de su 
resurrección, y les dijo: "Toda potestad me es dada en el cielo y en la tierra". Estas palabras 
fueron [son] dichas a todos los que las reciban como una seguridad viviente (MS 13, 1899). 

19 (Rom. 6: 4). 

Se prometen todos los recursos del cielo.- 

El Padre, el Hijo y el Espíritu Santo, los tres santos signatarios del cielo, han declarado que 
darán poder al hombre para que venza a las potestades de las tinieblas. Se prometen todos 
los recursos del cielo a los que, mediante sus votos bautismales, han hecho un pacto con 
Dios (MS 92, 1901). 

19-20 

Ver EGW com. Rom. 1: 14. 



20 

Ver EGW com. Hech. 1: 11. 230 
  


	31 MATEO 

