
 
 

ÉXODO  
 
 

CAPÍTULO 1 

1. 

Ver el comentario de EGW sobre Deut. 1: 1. 

8. 

Los egipcios pecaron al rehusar la luz.- 

El pecado de los egipcios estuvo en que habían rehusado la luz que Dios les había enviado 
tan bondadosamente mediante José (YI 15-4-1897). 

 

CAPÍTULO 2 

10 (Heb. 11: 26, 27). 

Moisés, en Egipto, estudió las leyes de Dios.- 

La fortaleza de Moisés radicaba en su relación con la Fuente de todo poder, el Señor Dios de 
los ejércitos. Moisés se levantó muy por encima de todo atractivo terrenal y confió 
plenamente en Dios. Consideró que pertenecía al Señor. Mientras tuvo que ver con los 
intereses oficiales del rey de Egipto, estudió constantemente las leyes del gobierno de Dios, y 
con eso su fe fue creciendo. Esa fe resultó valiosa para él. Estaba profundamente arraigada 
en el terreno de sus primeras enseñanzas, y la cultura de su vida debía prepararlo para la 
gran obra de liberar a Israel de la opresión. Meditaba en esas cosas; constantemente 
prestaba 31 oídos a su misión divina. Después de dar muerte al egipcio comprendió que no 
había entendido el plan de Dios, y huyó de Egipto para convertirse en pastor de ovejas. Ya 
no pensaba realizar una gran obra, lo que le permitió alcanzar gran humildad; se disipó la 
bruma que nublaba su mente, y disciplinó su intelecto para buscar su refugio en Dios (Carta 
21a, 1893). 

11(Hech. 7: 22). 

Preparado para ser general en doble sentido.- 

Moisés era un hombre inteligente. En la providencia de Dios, se le dio la oportunidad de 
capacitarse para una gran obra. Fue cabalmente educado como general. Cuando marchaba 
para hacer frente al enemigo, tenía éxito; y al volver de la batalla todo el ejército le cantaba 
alabanzas.  A pesar de esto, constantemente recordaba que mediante él Dios se proponía 
librar a los hijos de Israel (YI 29-1-1903). 

 



 

CAPÍTULO 3 

1. 

Jetro escogido.- 

Jetro fue escogido de la oscuridad del mundo gentil para revelar los principios del cielo. Dios 
siempre ha tenido instrumentos señalados, y siempre ha dado evidencias abundantes de que 
esos instrumentos fueron señalados por el cielo y enviados por el cielo (Carta 190, 1905). 

Moisés transferido a una escuela privada.- 

Dios trasladó a Moisés de los palacios del lujo -donde le era complacido cada deseo- a una 
escuela más privada. Allí el Señor podía comunicarse con Moisés y educarlo para que se 
familiarizara con las penalidades, pruebas y peligros del desierto (YI 13-12-1900). 

 

2-5. 

La zarza ardiente, una realidad.- 

Desconcertará al intelecto más perspicaz interpretar la manifestación divina de la zarza 
ardiente. No fue un sueño; no fue una visión; fue una realidad viviente: algo que Moisés vio 
con sus ojos. Oyó la voz de Dios que lo llamaba desde la zarza, y se cubrió el rostro 
comprendiendo que estaba en la presencia inmediata de Dios. Dios estaba conversando con 
la humanidad. Nunca pudo describir Moisés la impresión hecha sobre su mente por el 
espectáculo que entonces vio y por el sonido de la voz que le hablaba; pero nunca se 
desvaneció esa impresión. El cielo se le aproximó muchísimo cuando, con temor reverente, 
escuchó las palabras: "Yo soy el Dios de tu padre, Dios de Abraham, Dios de Isaac, y Dios de 
Jacob". Qué maravillosa condescendencia que Dios dejara las cortes celestiales, y se 
manifestara a Moisés, hablando con él cara a cara "como habla cualquiera a su compañero" 
(Id., 20-12-1900). 

 

14. 

Dios ve el futuro como vemos el presente.- 

YO SOY significa una presencia eterna. El pasado, el presente y el futuro son todas iguales 
para Dios. El ve los acontecimientos más remotos tanto de la historia del pasado como del 
futuro muy distante, con una visión tan clara como nosotros vemos lo que sucede 
diariamente. No sabemos lo que está delante de nosotros. Y si lo supiéramos, no 
contribuiría a nuestro bienestar eterno. Dios nos da una oportunidad para depositar fe y 
confianza en el gran YO SOY (MS 5a, 1895). 

 

20. 

La plagas, una señal del poder soberano de Dios.- 

Cuando los hijos de Israel estaban sometidos a los egipcios, Dios se reveló como un Dios por 
encima de toda autoridad humana, de toda grandeza humana. Las señales y milagros que 
efectuó en favor de su pueblo, muestran su poder sobre la naturaleza y sobre los más 
grandes entre los que adoraban la naturaleza, y que pasaban por alto el poder que hizo la 
naturaleza. 

Dios pasó por la orgullosa tierra de Egipto así como pasará por la tierra en los últimos días 
(RH 10-7-1900). 



 

CAPÍTULO 4 

10. 

Temeroso de introducir el yo en su trabajo.- 

Después de que terminó el tiempo de preparación y prueba de Moisés, y cuando una vez más 
se le dijo que fuera y liberara a Israel, aún le faltaba confianza propia, era lento para hablar y 
tímido. Dijo: "¿Quién soy yo para que vaya a Faraón, y saque de Egipto a los hijos de 
Israel?" Puso como excusa su torpeza para hablar. Había sido el general de los ejércitos de 
Egipto, y ciertamente sabía cómo hablar; pero estaba temeroso de introducir el yo en su 
trabajo (MS 11, 1903). 

 

21. 

El rechazo de la luz endurece el corazón.- 

Faraón vio las portentosas obras del Espíritu de Dios, vio los milagros que efectuaba el Señor 
mediante su siervo, pero rehusó obedecer la orden de Dios. El rebelde rey había inquirido 
orgullosamente: "¿Quién es Jehová para que yo oiga su voz y deje ir a 32 Israel? [Exo. 5: 2]". 
Y a medida que los castigos de Dios caían más y más duramente sobre él, persistía en su 
resistencia obstinada. Al rechazar la luz del cielo, se hizo duro y dejó de ser impresionable. 
La providencia de Dios estaba revelando el poder divino y esas manifestaciones, al ser 
desatendidas, fueron el medio que endureció el corazón de Faraón contra una luz mayor. 
Los que exaltan sus propias ideas por encima de la voluntad de Dios claramente 
especificada, están diciendo como Faraón: "¿Quién es Jehová para que yo oiga su voz?" 
Cada rechazo de la luz endurece el corazón y oscurece el entendimiento, y así les resulta a 
los hombres más y más difícil distinguir entre lo correcto y lo erróneo y se vuelven más 
osados en resistir la voluntad de Dios (MS 3, 1885). 

(Mat. 12: 31, 32). 

Dios entregó a Faraón en las manos de su propio yo.- 

Cada prueba adicional del poder de Dios que resistió el monarca egipcio, lo indujo a un más 
fuerte y persistente desafío de Dios. Así prosiguió la obra: el hombre finito luchando contra la 
expresa voluntad de un Dios infinito. Este caso es una clara ilustración del pecado contra el 
Espíritu Santo. "Todo lo que el hombre sembrare, eso también segará". El Señor retiró su 
Espíritu gradualmente. Al quitar su poder represor, entregó al rey en las manos del peor de 
todos los tiranos: el yo (RH 27-7-1897). 

(Gál. 6: 7). 

Faraón sembró obstinación y cosechó obstinación.- 

"Todo lo que el hombre sembrare, eso también segará". Faraón sembró obstinación y segó 
obstinación. El mismo puso esta semilla en el terreno. No había más necesidad de que Dios, 
mediante algún nuevo poder, interviniera en su crecimiento, que la que hay de que intervenga 
en el crecimiento de un grano de maíz. Todo lo que se requiere es que una semilla sea 
dejada en la tierra para que germine y crezca hasta dar fruto según su especie. La cosecha 
revela la clase de semilla que ha sido sembrada (MS 126, 1901). 

La rebelión engendra rebelión.- 

Después de que la plaga fue detenida, el rey rehusó dejar salir a Israel.  La rebelión 



engendra rebelión. El rey se había endurecido de tal manera con su continua oposición a la 
voluntad de Dios, que todo su ser se alzó en rebeldía ante la tremenda exhibición del poder 
divino (3SG 215). 

Israel sería preservado, aun al precio de la muerte de Faraón.- 

Faraón endureció su corazón contra el Señor y, a pesar de todas las señales y poderosas 
maravillas que había presenciado, se atrevió a amenazar de muerte a Moisés y a Aarón si 
aparecían otra vez delante de él. Si el rey no se hubiera endurecido en su rebelión contra 
Dios, hubiera sido humillado bajo la percepción del poder del Dios viviente que podía salvar o 
destruir. Habría sabido que Aquel que podía hacer tales milagros y multiplicar sus señales y 
prodigios, preservaría la vida de sus siervos elegidos aun cuando hubiese tenido que matar 
al rey de Egipto (Id., 220). 

 

CAPÍTULO 7 

10-12. 

La obra de los magos, una falsificación.- 

Los magos parecieron realizar con sus encantamientos varias cosas similares a las que Dios 
había efectuado por medio de Moisés y Aarón. En realidad no hicieron que sus varas se 
convirtieran en serpientes, sino que por su magia, ayudados por el gran engañador, hicieron 
que parecieran como serpientes para falsificar la obra de Dios. Satanás ayudó a sus siervos 
para que resistieran contra la obra del Altísimo, a fin de engañar a la gente y animarla en su 
rebelión. Faraón quería aferrarse de la más leve evidencia que pudiera obtener para 
justificarse al resistir la obra de Dios realizada por Moisés y Aarón. Dijo a esos siervos de 
Dios que sus magos podían hacer todas esas maravillas. La diferencia entre la obra de Dios 
y la de los magos consistían en que una era de Dios y la otra de Satanás. Una era verdadera 
y la otra falsa (Id., 205, 206). 

 

CAPÍTULO 8 

7. 

Faraón continuó con sus prácticas religiosas durante las plagas.- 

Durante las plagas de Egipto, Faraón fue puntual en el culto supersticioso que rendía al río, y 
lo visitó cada mañana, y en sus orillas ofreció alabanza y agradecimiento a las aguas; repasó 
el gran bien que realizaban, le habló al agua de su gran poder y le dijo que sin ella no 
podrían existir, pues sus tierras eran regadas por ella y proporcionaba alimento a sus mesas 
(4SG 54, 55). 33 

 

CAPÍTULO 9 

3. 

El efecto de las plagas puesto a prueba.- 

Los que obedecieron la orden del Señor reunieron su ganado en establos y casas, al paso 
que los que tenían endurecido el corazón, como Faraón, dejaron su ganado en el campo. 
Aquí hubo una oportunidad para poner a prueba el orgullo exacerbado de los egipcios y para 
mostrar cuántos había cuyo corazón realmente estuvo afectado por el maravilloso proceder 
de Dios con su pueblo, a quien ellos habían despreciado y tratado cruelmente (3SG 214). 



 

CAPÍTULO 11 

1, 8. 

Intrépidamente Moisés se encontró otra vez con Faraón.- 

A pesar de que a Moisés se le había prohibido volver a la presencia de Faraón, pues lo 
habían amenazado de muerte si volvía ante él; sin embargo, Moisés tenía un nuevo mensaje 
de Dios para el rey rebelde. De modo que caminó decididamente hasta llegar a su presencia, 
y sin temor se paró delante de él para declararle el mensaje del Señor... 

Cuando Moisés habló al rey de la plaga que vendría sobre ellos, más terrible que cualquiera 
de las que ya habían castigado a Egipto -que haría que todos los grandes consejeros del 
monarca se prosternaran delante de él y le rogaran que dejara salir a los israelitas- éste 
quedó muy airado. Estaba furioso porque no pudo intimidar a Moisés ni hacerlo temblar 
delante de su autoridad real. Pero Moisés se apoyó en procura de sostén en un brazo más 
poderoso que el de cualquier monarca terrenal (Id., 221, 222). 

 

CAPÍTULO 12 

31, 32. 

Faraón llevado del orgullo a la humildad.- 

Cuando fueron castigados los egipcios desde el rey en su trono hasta el siervo más humilde, 
con la muerte de sus primogénitos, hubo lamentos por todo Egipto. Entonces Faraón recordó 
su orgullosa jactancia: "¿Quién es Jehová, para que yo oiga su voz y deje ir a Israel? Yo no 
conozco a Jehová, ni tampoco dejaré ir a Israel". Ahora se humilló y fue apresuradamente a 
Gosén con sus consejeros y sus gobernantes, y se inclinó delante de Moisés y de Aarón y les 
dijo que fueran y sirvieran a su Dios. Sus rebaños y manadas también debían ir, como ellos 
habían pedido. Les imploraron que se fueran, temiendo que si continuaban por más tiempo, 
todos ellos morirían. Faraón también le rogó a Moisés que lo bendijera, pensando esta vez 
que una bendición del siervo de Dios lo protegería de efectos posteriores de la terrible plaga 
(Id., 246). 

 

38. 

Muchos egipcios reconocieron a Dios.- 

Por las manifestaciones de las señales y maravillas mostradas en Egipto, hubo un buen 
número de egipcios que fueron inducidos a reconocer que el Dios de los hebreos era el único 
Dios verdadero. Suplicaron que se les permitiera ir con sus familias a las casas de los 
israelitas, esa terrible noche cuando el ángel de Dios iba a matar a los primogénitos de los 
egipcios. Estaban convencidos que sus dioses, a los que habían rendido culto, no tenían 
conocimiento ni poder para salvar o destruir. Y prometieron que de allí en adelante el Dios 
de Israel sería su Dios. Decidieron salir de Egipto e ir con los hijos de Israel para adorar a su 
Dios. Los israelitas dieron la bienvenida a los egipcios creyentes en sus hogares (Id., 224, 
225). 

 

CAPÍTULO 14 

15, 16, 21, 22. 



La mano de Cristo repelió las aguas.- 

La poderosa mano de Cristo repelió las aguas del mar Rojo, de modo que se detuvieron como 
una muralla. Así abrió un pasaje en seco a través del mar, e Israel pasó sin mojarse los pies 
(MS 155, 1899). 

23, 26-28. 

La persecución de Israel terminó con el tiempo de gracia de los egipcios.- 

Cuando todo el ejército -"los carros y la caballería y todo el ejército de Faraón"- estuvo en el 
lecho mismo del mar, el Señor dijo a Moisés: "Extiende tu mano sobre el mar". Israel había 
pasado sin mojarse los pies, pero oía los gritos del ejército perseguidor. Cuando Moisés 
extendió su vara sobre el mar, las aguas represadas que habían permanecido como una gran 
muralla fluyeron en su curso natural. No escapó ni uno de todo ese vasto ejército de 
egipcios. Todos perecieron en su determinación de cumplir su propia voluntad y rechazar los 
caminos de Dios. Esa ocasión señaló el fin de su tiempo de gracia (MS 35, 1906). 

25-27. 

Faraón pereció en el mar Rojo.- 

El monarca endureció su corazón y prosiguió, 34 paso tras paso, en su camino de 
incredulidad, hasta que por todo el vasto reino de Egipto perecieron los primogénitos, el 
orgullo de cada hogar. Después de esto, salió presuroso con su ejército en persecución de 
Israel. Procuró traer de vuelta a un pueblo liberado por el brazo de la Omnipotencia. Pero 
estaba luchando contra un Poder mayor que cualquier poder humano, y pereció con sus 
huestes en las aguas del mar Rojo (MS 126, 1901). 

 

CAPÍTULO 15 

23-25 (Jer. 8: 22). 

Un bálsamo para cada herida.- 

Cuando Moisés presentó delante del Señor las tristes dificultades de los hijos de Israel, Dios 
no presentó ningún nuevo remedio, sino que les llamó la atención a lo que estaba a la mano, 
pues había un arbusto o mata que él había creado que había de ser echado en el agua para 
endulzar y purificar la fuente. Cuando se hizo eso, el pueblo sufriente pudo beber agua con 
seguridad y placer. Dios ha provisto un bálsamo para cada herida. Hay bálsamo y médico 
en Galaad (Carta 65a, 1894). 

 

CAPÍTULO 16 

3 (1 Cor. 6: 20). 

Efectos del apetito en el caso de Israel.- 

Cada vez que fue restringido su apetito, los israelitas quedaron insatisfechos y murmuraron y 
se quejaron contra Moisés y Aarón, y contra Dios... Pero Dios estaba probando a su pueblo. 
A fin de desarrollar lo que había en sus corazones, permitió que pasaran por severas 
pruebas. Cuando fracasaban, los traía de vuelta al mismo punto y los ponía a prueba un 
poco más estrecha y severamente... 

El gusto de ellos se había pervertido en Egipto. Dios quería restaurar su apetito a un estado 



de pureza y salud a fin de que pudieran disfrutar de los sencillos frutos que fueron dados a 
Adán y a Eva en el Edén. Estaba por establecerlos en un segundo Edén, una buena tierra 
donde podrían disfrutar de las frutas y de los cereales que les proporcionaría. Se proponía 
quitarles el régimen alimentario excitante con el que habían subsistido en Egipto, pues quería 
que estuvieran en perfecta salud y vigor cuando entraran en la hermosa tierra hacia la cual 
los estaba conduciendo, de modo que las naciones paganas circunvecinas se vieran 
constreñidas a glorificar al Dios de Israel, al Dios que había realizado una obra tan 
maravillosa para su pueblo. El nombre de Dios no podía ser glorificado a menos que el 
pueblo que lo reconocía como el Dios del cielo gozara de perfecta salud. 

Si los israelitas se hubieran sometido a los requisitos de Dios, habrían tenido una posteridad 
sana, pero eligieron seguir sus propios caminos, andando según los dictados de su propio 
corazón. Complacieron sus apetitos y consultaron sus gustos y deseos personales. Como 
resultado, el desierto quedó sembrado con sus cadáveres. De toda la gran multitud que salió 
de Egipto, seiscientos mil fuertes hombres de guerra, además de las mujeres y los niños, sólo 
dos entraron en la tierra prometida (MS 69, 1912). 

10. 

El costo de la desobediencia.- 

Si hubiesen sido obedecidas todas las enseñanzas dadas por Cristo cuando estuvo envuelto 
en la columna de nube, la nación judía habría glorificado a Dios por encima de toda otra 
nación y pueblo sobre la faz de la tierra. Jerusalén no necesitaba haber sido destruida. Pero 
desobedeció los mandamientos de Dios al paso que les profesaba obediencia (Carta 195, 
1899). 

14, 15. 

La alimentación del desierto hizo que Israel fuera más dócil.- 

Si a los israelitas se les hubiese dado la alimentación que tuvieron en Egipto, habrían 
manifestado el espíritu indócil que el mundo muestra hoy. En la alimentación de hombres y 
mujeres de este siglo se incluyen muchas cosas que el Señor no hubiera permitido que 
comieran los hijos de Israel. La familia humana tal como es hoy, es una ilustración de lo que 
hubieran sido los hijos de Israel si Dios les hubiese permitido comer el alimento y seguir los 
hábitos y costumbres de los egipcios (Carta 44, 1903). 

29 (cap. 20: 8-11). 

Un milagro preservó el sábado.- 

Medíante un milagro, Dios preservó la ley del sábado durante los cuarenta años de 
peregrinación por el desierto (MS 77, 1899). 

 

CAPÍTULO 17 

14-16 (1 Sam. 15: 2, 3). 

Amalec condenado a la destrucción.- 

Muchos años antes, Dios había resuelto la completa destrucción de Amalec. Este pueblo 
había levantado las manos contra Dios y su trono, y había jurado 35 por sus dioses que Israel 
sería completamente consumido y que su Dios sería humillado, de modo que no pudiera 
librarlo de sus manos. 



Amalec se había mofado de los temores de su propio pueblo y se había burlado de las 
maravillosas obras realizadas por Dios mediante Moisés, para la liberación de Israel del 
poder de los egipcios. Se había jactado de que sus sabios y magos también podían efectuar 
esos mismos prodigios. Y si los hijos de Israel hubiesen estado cautivos en su poder como lo 
estuvieron en el de Faraón, ellos aseguraban que el mismo Dios de Israel no hubiera podido 
librarlos de sus manos. Despreciaron a Israel y juraron vejarlo hasta que no quedara un solo 
israelita (4SG 72, 73). 

Dios no quería que su pueblo poseyese nada que hubiera pertenecido a los amalecitas, pues 
su maldición descansaba sobre ellos y sus posesiones. Había decidido terminar su 
existencia y que su pueblo no guardara para sí nada de lo que él había maldecido. También 
deseaba que las naciones vieran el fin del pueblo que lo había desafiado y que reconocieran 
que habían sido destruidos por el mismo pueblo que habían despreciado. No habían de 
destruirlos para incrementar sus propios bienes o para glorificarse a sí mismos, sino para 
cumplir la palabra que el Señor pronunció acerca de Amalec (Id., 75). 

 

CAPÍTULO 18 

13. 

Ver com. de EGW Núm. 12: 3. 
 

CAPÍTULO 19 

3. 

Antiguas instrucciones que deben ser estudiadas.- 

Las instrucciones dadas a Moisés para el antiguo Israel, con sus trazos cortantes y rígidos, 
han de ser estudiadas y obedecidas por el pueblo de Dios de hoy día (Carta 259, 1903). 

Moisés y Dios en concilio secreto.- 

Moisés, el dirigente visible de los israelitas, fue admitido en los concilios secretos del 
Altísimo. Al pueblo se le dio la evidencia de que Moisés ciertamente habló con Dios y recibió 
de él las instrucciones que les daba (Ibíd.). 

 

3-8. 

El pacto de Dios es nuestro refugio.- 

El pacto que Dios hizo con su pueblo en el Sinaí ha de ser nuestro refugio y defensa. El 
Señor le dijo a Moisés: 

"Así dirás a la casa de Jacob, y anunciarás a los hijos de Israel: Vosotros visteis lo que hice a 
los egipcios, y cómo os tomé sobre alas de águilas, y os he traído a mí. Ahora, pues, si 
diereis oído a mi voz, y guardareis mi pacto, vosotros seréis mi especial tesoro sobre todos 
los pueblos; porque mía es toda la tierra. Y vosotros me seréis un reino de sacerdotes, y 
gente santa". 

"Entonces vino Moisés, y llamó a los ancianos del pueblo, y expuso en presencia de ellos 
todas estas palabras". 

"Y todo el pueblo respondió a una, y dijeron: Todo lo que Jehová ha dicho haremos". 

Este pacto tiene tanta fuerza hoy día como la tuvo cuando el Señor lo hizo con el antiguo 



Israel (SW 1-3-1904). 

7, 8 (se citan) (Isa. 56: 5). 

Una prenda del pacto.- 

Este es el voto que el pueblo de Dios ha de hacer en estos últimos días. Que Dios los acepte 
depende de un fiel cumplimiento de los términos de su convenio con él. Dios incluye en su 
pacto a todos los que le obedecen. Para todos los que hacen justicia y juicio, preservando su 
mano de hacer cualquier mal, la promesa es: "Yo les daré lugar en mi casa y dentro de mis 
muros, y nombre mejor que el de hijos e hijas; nombre perpetuo les daré, que nunca 
perecerá" (RH 23-6- 1904). 

 

9. 

La gloria de la nube emanaba de Cristo.- 

La nube que guiaba a Israel se detenía sobre el tabernáculo. La gloria de la nube emanaba 
de Jesucristo, que de en medio de la gloria hablaba con Moisés como había hablado con él 
desde la zarza ardiente. El brillo de la presencia de Dios estaba envuelto en la oscuridad de 
la nube que él convirtió en su pabellón, para que el pueblo pudiera soportar la contemplación 
de la nube como viendo a Aquel que es invisible. Este fue el plan de Dios por el cual pudiera 
aproximarse al hombre (MS 126, 1901). 

 

CAPÍTULO 20 

1-17(Neh. 9: 6-15). 

EI Padre junto al Hijo al promulgar la ley.- 

Cuando fue pronunciada la ley, el Señor, el Creador del cielo y de la tierra, estuvo al lado de 
su Hijo, rodeado por el fuego y el humo del monte. No fue aquí donde la ley fue dada primero 
sino que fue proclamada para que los hijos de Israel, cuyas ideas se habían vuelto confusas 
en su relación con los idólatras de Egipto, pudieran recordar sus términos y entender lo que 
constituye 36 el verdadero culto de Jehová (ST 15-10-1896). 

Adán y Eva conocían la ley.- 

Cuando fueron creados, Adán y Eva tenían un conocimiento de la ley de Dios. Estaba 
impresa en sus corazones y entendían lo que exigía de ellos (MS 99, 1902). 

La ley de Dios existía antes de que el hombre fuera creado. Estaba adaptada a la condición 
de los seres santos; aun los ángeles eran gobernados por ella. Después de la caída, los 
principios de justicia quedaron inmutables. Nada fue quitado de la ley; no podía ser mejorado 
ninguno de sus santos preceptos. Y así como ha existido desde el principio, así continuará 
existiendo a través de los incesantes siglos de la eternidad. "Hace ya mucho que he 
entendido tus testimonios -dice el salmista-, que para siempre los has establecido" (ST 
15-4-1886). 

Ley adecuada para una categoría santa de seres.- 

El sábado del cuarto mandamiento fue instituido en el Edén. Después de que Dios había 
hecho el mundo y creado al hombre sobre la tierra, hizo el sábado para el hombre. Después 
del pecado y de la caída de Adán, nada fue quitado de la ley de Dios. Los principios de los 
Diez Mandamientos existieron antes de la caída y eran de un carácter adecuado para la 
condición de una categoría santa de seres. Después de la caída, los principios de esos 
preceptos no fueron cambiados sino se dieron preceptos adicionales adecuados para el 



hombre en su estado caído (3SG 295). 

Redactados para adecuarse a la condición de inteligencias caídas.- 

La ley de Jehová, que existe desde la creación, estaba comprendida en dos grandes 
principios: "Amarás al Señor tu Dios con todo tu corazón, y con toda tu alma, y con toda tu 
mente y con todas tus fuerzas. Este es el principal mandamiento. Y el segundo es 
semejante: Amarás a tu prójimo como a ti mismo. No hay otro mandamiento mayor que 
éstos". Estos dos grandes principios abarcan los primeros cuatro mandamientos, que 
muestran el deber del hombre hacia Dios, y los últimos seis, que muestran el deber del 
hombre hacia su prójimo. Los principios fueron más explícitamente presentados al hombre 
después de la caída, y redactados para adecuarse a la condición de inteligencias caídas. 
Esto fue necesario debido a que las mentes de los hombres quedaron cegadas por la 
transgresión (ST 15-4-1875). 

La ley de Dios existía antes de la creación del hombre o, de lo contrario, Adán no podría 
haber pecado. Después de la transgresión de Adán, los principios de la ley no fueron 
cambiados sino exactamente arreglados y expresados para adaptarlos al hombre en su 
condición caída. Cristo, en consejo con su Padre, instituyó el sistema ceremonial de 
sacrificios, para que la pena de muerte en vez de caer inmediatamente sobre el transgresor 
fuera transferida a una víctima que debería prefigurar la ofrenda admirable y perfecta del Hijo 
de Dios (Id., 14-3-1878). 

Los preceptos dados para resguardar el Decálogo.- 

Como consecuencia de la continua transgresión, la ley moral fue repetida desde el Sinaí con 
aterradora grandeza. Cristo dio a Moisés preceptos religiosos que debían gobernar la vida 
cotidiana. Esos estatutos fueron dados explícitamente para resguardar los Diez 
Mandamientos. No eran símbolos borrosos que terminarían con la muerte de Cristo. Debían 
estar en vigencia para los seres humanos de todos los siglos mientras durara el tiempo. Esos 
mandamientos recibían su fuerza del poder de la ley moral, y clara y definidamente 
explicaban esa ley (Id., 15-4- 1875). 

(Isa. 58: 13, 14). 

Cada especificación es el carácter de Dios.- 

El Dios del cielo ha colocado una bendición sobre los que guardan los mandamientos de 
Dios. ¿Nos destacaremos como un pueblo peculiar de Dios, u hollaremos la ley de Dios y 
diremos que no está en vigencia? Eso sería como si Dios se hubiera abolido a sí mismo. En 
la ley, cada especificación es el carácter del Dios infinito (MS 12, 1894). 

La ley denuncia el más leve pecado.- 

Dios ha dado su ley para regir la conducta de las naciones, las familias y los individuos. No 
hay ningún obrador de iniquidad -aunque su acción sea la más leve y la más secreta- que 
escape a la acusación de esa ley (MS 58, 1897). 

La santidad dada a conocer.- 

Nuestro deber de obedecer esta ley ha de ser la nota dominante del último mensaje de 
misericordia al mundo. La ley de Dios no es algo nuevo. No es la santidad creada, sino la 
santidad dada a conocer. Es un código de principios que expresan misericordia, bondad y 
amor. 37 Presenta el carácter de Dios ante la humanidad caída y declara llanamente todo el 
deber del hombre (MS 88, 1897). 

(Juan 14: 15). 



Diez Mandamientos: diez promesas.- 

Los Diez Mandamientos, con sus órdenes y prohibiciones, son diez promesas que se nos 
aseguran si prestamos obediencia a la ley que gobierna el universo."Si me amáis, guardad 
mis mandamientos". Aquí están el meollo y la sustancia de la ley de Dios. Aquí están 
bosquejados los términos de la salvación para cada hijo e hija de Adán (MS 41, 1896). 

Los diez santos preceptos enunciados por Cristo en el monte Sinaí fueron la revelación del 
carácter de Dios e hicieron conocer al mundo el hecho de que él tenía potestad sobre toda la 
heredad humana. Esa ley de los diez preceptos del amor más grande que pueda ser 
presentado al hombre es la voz del Dios del cielo que habla al alma la promesa: 

"Haz esto, y no quedarás bajo el control y dominio de Satanás". No hay nada negativo en 
aquella ley aunque parezca así. Es HAZ, y Vivirás (Carta 89, 1898). 

(Rom. 12: 1; 2 Ped. 1: 4). 

Una muralla de protección.- 

En los Diez Mandamientos, Dios ha establecido las leyes de su reino. Cualquier violación de 
las leyes de la naturaleza es una violación de la ley de Dios. 

El Señor ha dado sus santos mandamientos para que sean una muralla de protección en 
torno de sus seres creados, y los que deseen preservarse de la contaminación de apetitos y 
pasiones, pueden llegar a ser participantes de la naturaleza divina. Sus percepciones serán 
claras. Sabrán cómo preservar sanas sus facultades, de modo que puedan ser presentadas 
a Dios en términos de servicio. El Señor puede usarlos pues comprenden las palabras del 
gran apóstol: "Hermanos, os ruego por las misericordias de Dios que presentéis vuestros 
cuerpos en sacrificio vivo, santo, agradable a Dios, que es vuestro culto racional" (MS 153, 
1899). 

3-17 (Prov. 4: 20-22). 

Salud en la obediencia a la ley de Dios.- 

El amor de Jesús en el alma desterrará todo odio, egoísmo y envidia; pues la ley del Señor es 
perfecta que convierte el alma. Hay salud en la obediencia a la ley de Dios. Los afectos del 
obediente buscan a Dios. Contemplando al Señor Jesús, podemos animarnos y servirnos 
mutuamente. El amor de Cristo se propaga en nuestra alma, y no hay disensión ni contienda 
entre nosotros (MS 152, 1901). 

No había otros que profesaban guardar los mandamientos.- 

La antigua iglesia judía constituyó el pueblo de Dios grandemente favorecido, sacado de 
Egipto y reconocido como tesoro peculiar divino. Las muchas preciosas y grandísimas 
promesas dadas para ellos como pueblo, fueron la esperanza y confianza de la iglesia judía. 
Aquí confiaron y creyeron que su salvación estaba asegurada. Ningún otro pueblo profesaba 
ser gobernado por los mandamientos de Dios (Redemption: or the First Advent of Christ 
[Redención: o el primer advenimiento de Cristo], pág. 35). 

 

3. 

Depender de uno mismo es idolatría.- 

Los idólatras son condenados por la Palabra de Dios. Su necedad consiste en confiar en si 
mismos para obtener salvación, en prosternarse ante las obras de sus propias manos. Dios 
clasifica como idólatras a los que confían en su propia sabiduría, sus propias maquinaciones, 



que dependen para el éxito de sus riquezas y poder, que se esfuerzan por fortalecerse 
mediante alianzas con hombres a quienes el mundo llama grandes, pero que no logran 
discernir las exigencias ineludibles de la ley divina (RH 15-3-1906). 

Falsos conceptos en cuanto a Dios son idolatría.- 

¿Somos adoradores de Jehová o de Baal? ¿Del Dios viviente o de los ídolos? Quizá no haya 
santuarios externos visibles; quizá no haya imágenes para que se posen en ellas los ojos; sin 
embargo, podemos estar practicando la idolatría. Es tan fácil hacer un ídolo de las ideas 
fomentadas o de los objetos, como dar forma a dioses de madera o de piedra. Miles tienen 
un falso concepto de Dios y de sus atributos. Están tan ciertamente sirviendo a un dios falso 
como lo hicieron los servidores de Baal (Id., 3-12-1908). 

Satanás planta su trono entre el cielo y la tierra.- 

Satanás logró la caída del hombre, y desde ese tiempo ha sido su obra erradicar del hombre 
la imagen de Dios y estampar sobre el corazón humano su propia imagen. Poseyendo la 
supremacía en la culpabilidad, exige la supremacía para sí y ejerce sobre sus súbditos el 
poder de la realeza. No puede expulsar a Dios de su trono, pero mediante el sistema de 
idolatría, planta su propio trono entre el cielo y la tierra, entre Dios y el adorador humano (Id., 
22-10-1895). 38 

 

4-6. 

El segundo mandamiento y los cuadros.- 

Unos pocos han condenado los cuadros argumentando que son prohibidos por el segundo 
mandamiento, y que todo lo de esta naturaleza debería ser destruido... El segundo 
mandamiento prohibe el culto de las imágenes; pero Dios mismo empleó cuadros y símbolos 
para presentar ante sus profetas lecciones que quería que dieran al pueblo, y que así podían 
ser mejor entendidas que si hubieran sido dadas de otra manera. Recurrió a la comprensión 
mediante el sentido de la vista. La historia profética fue presentada a Daniel y a Juan en 
símbolos, y éstos habían de ser presentados claramente sobre tablas para que el que leyera 
pudiera entender (HS 212). 

8-11 (Gén. 2: 9, 16, 17; Exo. 16: 29). 

El sábado, una prueba de lealtad.- 

Cada hombre ha sido colocado a prueba como lo fueron Adán y Eva en el Edén. Así como el 
árbol de la ciencia fue colocado en medio del huerto del Edén, así el mandamiento del 
sábado está colocado en medio del Decálogo. En cuanto al fruto del árbol de la ciencia se 
presentó la prohibición: "No comeréis de él ... para que no muráis" [Gén. 3: 3]. Dios dijo del 
sábado: No lo profanéis sino guardadlo santamente... Así como el árbol de la ciencia fue la 
prueba de la obediencia de Adán, así el cuarto mandamiento es la prueba que Dios ha dado 
para probar la lealtad de todos los suyos. La experiencia de Adán ha de ser una 
amonestación para nosotros mientras dure el tiempo. Nos advierte que no recibamos 
ninguna afirmación de boca de hombres o de ángeles que menoscabe una jota o una tilde de 
la sagrada ley de Jehová (RH 30-8-1898). 

 

14. 

El culto falso es adulterio espiritual.- 

Todo culto falso es adulterio espiritual. El segundo precepto, que prohibe el culto falso, es 
también una orden de adorar a Dios y servirle sólo a él. El Señor es un Dios celoso. Nadie 
lo tratará con ligereza impunemente.  Ha hablado acerca de la manera en que debiera 



rendírsele culto. Detesta la idolatría pues su influencia es corruptora: envilece la mente y 
conduce a la sensualidad y a toda clase de pecados (MS 126, 1901). 

16 (Gál. 6: 7). 

Hablar con liviandad puede ser un falso testimonio.- 

La calumnia se propaga más de lo que suponemos. El mandamiento: "No hablarás... falso 
testimonio" significa mucho más de lo que nos damos cuenta. Se da falso testimonio vez tras 
vez con liviandad aun acerca de los obreros a quienes Dios ha enviado. Las semilla de la 
envidia, de los malos pensamientos y del mal hablar germinan y producen una cosecha 
según su especie que será recogida por el que plantó la semilla. "Todo lo que el hombre 
sembrare, eso también segará" (Carta 9, 1892). 

 

CAPÍTULO 21 

1-6. 

El cuidado de los intereses de los siervos.- 

El Señor deseaba preservar los intereses de los siervos. Ordenó a los israelitas que fueran 
misericordiosos y que tuvieran en cuenta que ellos mismos habían sido siervos. Se les 
ordenó que fueran considerados con los derechos de sus siervos. En ningún caso debían 
abusar de ellos. Al tratarlos no debían ser exigentes como los capataces egipcios habían 
sido con ellos. Habían de ejercer ternura y compasión en el trato con sus siervos. Dios 
deseaba que se pusieran en el lugar de los siervos y los trataran como hubieran deseado que 
otros los trataran a ellos en las mismas circunstancias. 

Debido a la pobreza, algunos eran vendidos como esclavos por sus padres. Otros, que eran 
sentenciados por crímenes por los jueces, eran vendidos como esclavos. El Señor especificó 
que aun ésos no debían ser tenidos como esclavos más de siete años. Al final de ese tiempo 
cada siervo recibía su libertad o, si así prefería, se le permitía quedar con su amo. Así 
resguardó Dios los intereses de los humildes y de los oprimidos. Así ordenó un noble espíritu 
de generosidad, y animó a todos a cultivar un amor por la libertad, porque el Señor los había 
hecho libres. Cualquiera que rehusara la libertad cuando tenía el privilegio de recibirla, era 
marcado. Este no era un distintivo de honor para él, sino una señal de ignominia. Así Dios 
fomentaba el cultivo de un espíritu elevado y noble, más bien que un espíritu de servidumbre 
y esclavitud. 

Dios desea que los cristianos respeten la libertad que les ha dado en una forma tan 
maravillosa. En Cristo tiene validez la propiedad de cada hombre. El hombre no debiera ser 
la propiedad de otro hombre. Dios ha comprado a la humanidad. La mente de un hombre o 
el poder de un hombre no debiera regir ni controlar la conciencia de otro. A la vista de Dios, 
la riqueza y la posición no exaltan a una persona por encima de otra. Cada uno está en 39 
libertad de elegir el servicio de Dios, de amar al Señor y guardar todos sus mandamientos 
(MS 126, 1901). 

 

CAPÍTULO 23 

16 (Juan 7). 

El sacrificio de Cristo proporciona mercedes.- 

Los ríos de sangre que fluían en ocasión de la acción de gracias de la cosecha, cuando se 
ofrecían sacrificios en tan grandes cantidades, tenían el propósito de enseñar una gran 



verdad, pues aun los productos de la tierra, las mercedes provistas para el sustento del 
hombre, las debemos a la ofrenda de Cristo sobre la cruz del Calvario. Dios nos enseña que 
todo lo que recibimos de él es la dádiva del amor redentor (RH 10-11-1896). 

 

CAPÍTULO 24 

4-8. 

Ratificación del pacto.- 

Se hizo entonces la preparación para la ratificación del pacto, de acuerdo con las 
instrucciones de Dios... 

Aquí los israelitas recibieron las condiciones del pacto. Hicieron un pacto solemne con Dios, 
que representaba el pacto hecho entre Dios y cada creyente en Jesucristo. Las condiciones 
fueron claramente presentadas delante del pueblo. No se los dejó librados a entenderlas 
mal. Cuando se les requirió que decidieran si convenían con todas las condiciones dadas, 
unánimemente consintieron en obedecer cada obligación. Ya habían consentido en obedecer 
los mandamientos de Dios. Fueron especificados entonces los principios de la ley para que 
ellos pudieran saber cuánto estaba implicado en comprometerse a obedecer la ley; y 
aceptaron los detalles específicamente definidos de la ley. 

Si los israelitas hubiesen obedecido los requisitos de Dios, hubieran sido cristianos prácticos. 
Habrían sido felices pues habrían estado siguiendo por los caminos de Dios y no las 
inclinaciones de sus propios corazones naturales. Moisés no los dejó que interpretaran 
erróneamente las palabras del Señor o que aplicaran mal sus requisitos. Escribió todas las 
palabras del Señor en un libro para que se pudiera hacer referencia a ellas después. En el 
monte las había escrito como las dictó Cristo mismo. 

Valientemente los israelitas pronunciaron las palabras que prometían obediencia al Señor, 
después de escuchar el pacto divino leído a oídos del pueblo. Dijeron: "Haremos todas las 
cosas que Jehová ha dicho, y obedeceremos". Entonces el pueblo fue puesto aparte y 
sellado para Dios. Se ofreció un sacrificio al Señor. Se asperjó sobre el altar una porción de 
la sangre del sacrificio. Esto significaba que el pueblo se había consagrado -cuerpo, mente y 
alma- a Dios. Una porción fue asperjada sobre el pueblo. Esto significaba que mediante la 
sangre asperjada de Cristo, Dios bondadosamente los aceptaba como su tesoro especial. 
Así los israelitas entraron en un pacto solemne con Dios (MS 126, 1901). 

 

CAPÍTULO 25 

17-22. 

Ángeles vivientes junto al arca celestial.- 

El arca del santuario terrenal era el modelo de la verdadera arca del cielo. Allí, junto al arca 
celestial, hay ángeles vivientes, cada uno con un ala protegiendo el propiciatorio y 
extendiéndola hacia lo alto, al paso que las otras alas están plegadas sobre ellos como señal 
de reverencia y humildad (ST 21-3-1911). 

 

CAPÍTULO 26 

31. 

El velo del templo renovado anualmente.- 



En el momento en que murió Cristo, había sacerdotes que ministraban en el templo delante 
del velo que separaba el lugar santo del lugar santísimo. De pronto, sintieron que la tierra 
temblaba debajo de ellos, y el velo del templo, una fuerte y rica cortina que se había 
renovado anualmente, fue rasgado en dos desde arriba hasta abajo por la misma mano no 
humana que escribió las palabras de condenación sobre las paredes del palacio de Belsasar 
(3SP 166, 167). 

 

CAPÍTULO 27 

1 (cap. 38: 1). 

El servicio del altar restaurado.- 

Se dieron instrucciones para construir un altar para ofrecer sacrificios, un servicio que casi 
había terminado completamente. Mientras estuvieron bajo la servidumbre egipcia, las ideas 
de los israelitas acerca de los sacrificios habían sido grandemente influidas por las ideas de 
los egipcios, los cuales habían aprendido de Israel cuando los israelitas fueron a Egipto por 
primera vez, 40 pero habían mezclado la verdad con la falsedad de la idolatría. Tenían 
prácticas sumamente indecentes en relación con el culto en sus altares paganos. La ley 
dada en el Edén y repetida en el Sinaí era esencial para el Israel de Dios, pues durante la 
servidumbre de Egipto se habían perdido de vista las exigencias de Dios y sus 
mandamientos. Por eso Dios pronunció su ley con voz audible a oídos de todo el pueblo. 
Quería que oyeran sus mandamientos y los obedecieran (MS 58, 1900). 

 

CAPÍTULO 31 

1-6 (1 Tim. 5: 13). 

El entremetimiento castigado con la muerte.- 

El Señor anhela ver que su obra sea hecha tan perfectamente como sea posible. En el 
desierto, los israelitas tuvieron que aprender a realizar con exactitud y prontitud la obra 
relacionada con el orden del campamento y especialmente la obra del tabernáculo, sus 
ornamentos y su servicio. Todos tuvieron que aprender antes de poder realizar esa obra, 
nueva para ellos. Tuvieron que ser preparados antes de poder hacerla como Dios deseaba. 
Había hombres que estaban listos para dar consejos y pareceres y para entremeterse en la 
obra de armar y desarmar el tabernáculo; y fueron muertos los que descuidaron su obra 
especial para entremeterse en la obra de otros, pensando que tenían sabiduría especial y 
que sabían cómo debía ser hecha. A cada uno hubo que enseñarle el valor de la prontitud y 
la exactitud en cada puesto de confianza. Hubo que exigir un esfuerzo a la memoria y 
tuvieron que comprender la responsabilidad de hacer todo en su debido tiempo. 

Esta es la disciplina que el Señor antiguamente dio a su pueblo, y es la disciplina que debiera 
existir en nuestras misiones, nuestros colegios, nuestras editoriales, nuestros sanatorios. A 
Dios le gusta ver que los hombres comprendan sus puntos débiles y en vez de cerrar los ojos 
a sus defectos, debieran hacer esfuerzos perseverantes para vencerlos (MS 24, 1887). 

¿Cómo podría hacerse la obra?- 

Israel había estado todo el tiempo en la servidumbre de Egipto, y aunque en su medio había 
hombres ingeniosos, no habían sido instruidos en las artes singulares necesarias para la 
edificación del tabernáculo. Sabían cómo hacer ladrillos, pero no entendían cómo trabajar 
con oro y plata. ¿Cómo iba a hacerse la obra? ¿Quién era suficiente para esas cosas? 
Estas fueron preguntas que turbaron la mente de Moisés. 



 
 
 
 

2-7. 

Entonces Dios mismo explicó cómo había de hacerse la obra. Mencionó por nombre a las 
personas que deseaba que hicieran cierta obra. Bezaleel había de ser el arquitecto. Este 
hombre pertenecía a la tribu de Judá; una tribu a la que Dios se deleitaba en honrar (MS 29, 
1908). 

No se dependió de expertos egipcios.- 

En tiempos antiguos, el Señor mandó a Moisés que le construyera un santuario. El pueblo 
debía proporcionar el material y había que encontrar hombres hábiles para que manipularan 
el precioso material. Entre la multitud había egipcios que habían actuado como capataces de 
una obra tal y que entendían plenamente cómo debía ser hecha. Pero la obra no dependía 
de ellos. El Señor se unió con instrumentos humanos, dándoles sabiduría para obrar 
hábilmente. [Se cita Exo. 31: 2-7.] 

Los que trabajan en el servicio de Dios hoy en día, oren a él en procura de sabiduría y aguda 
perspicacia para que puedan hacer su obra perfectamente (MS 52, 1903). 

13 (cap. 25: 8). 

El sábado guardado durante la construcción.- 

Dios ordenó que se construyera un tabernáculo, donde pudieran adorarle los israelitas 
durante su peregrinación por el desierto. Se dieron órdenes del cielo para que ese 
tabernáculo fuera construido sin demora. Debido a lo sagrado de la obra y la necesidad de 
premura, algunos argüían que la obra del tabernáculo debía seguir adelante en el sábado, 
así como en los otros días de la semana. Cristo oyó esas insinuaciones y vio que el pueblo 
estaba en gran peligro de quedar entrampado al concluir que estaría justificado si trabajaba 
en sábado a fin de que el tabernáculo pudiera completarse tan rápidamente como fuera 
posible. Recibieron la orden: "En verdad guardaréis mis días de reposo". Aunque la obra del 
tabernáculo debía ser llevada adelante en forma expeditiva, el sábado no debía ser empleado 
como un día de trabajo. Aun la obra en la casa del Señor debía dar paso a la observancia 
sagrada del día de descanso del Señor. Hasta ese punto es celoso Dios en honrar el 
monumento recordativo de la creación (RH 28-10-1902). 41 

 

18. 

La ley original en el arca celestial.- 

Os amonesto: no coloquéis vuestra influencia contra los mandamientos de Dios. Esa ley es 
tal como Jehová la escribió en el templo del cielo. El hombre puede hollar su copia terrenal, 
pero el original se conserva en el arca de Dios en el cielo; y sobre la cubierta de esa arca, 
precisamente encima de esa ley está el propiciatorio. Jesús está allí mismo, delante de esa 
arca, para mediar por el hombre (MS 6a, 1886). 

La ley preservada en el arca.- 

"Y dio [Cristo] a Moisés, cuando acabó de hablar con él en el monte de Sinaí, dos tablas del 
testimonio, tablas de piedra escritas con el dedo de Dios". Nada escrito sobre esas tablas 
podía ser raído. El precioso registro de la ley fue colocado en el arca del testamento y está 
todavía allí, oculto y a salvo, de la familia humana. Pero en el tiempo señalado por Dios, él 
sacará esas tablas de piedra para que sean un testimonio ante todo el mundo contra la 
desobediencia de sus mandamientos y contra el culto idolátrico de un día de reposo 
falsificado (MS 122, 1901). 



Hay abundantes evidencias de la inmutabilidad de la ley de Dios. Fue escrita con el dedo de 
Dios, para no ser nunca borrada, para no ser nunca destruida. Las tablas de piedra están 
ocultas por Dios para ser presentadas en el gran día del juicio, tal como él las escribió (RH 
26-3-1908). 

Cuando el juez se siente y se abran los libros, y cada ser humano sea juzgado de acuerdo 
con las cosas escritas en ellos, entonces las tablas de piedra, ocultas por Dios hasta ese día, 
serán presentadas delante del mundo como la norma de justicia. Entonces los hombres y las 
mujeres verán que el requisito indispensable para su salvación es la obediencia a la perfecta 
ley de Dios. Nadie encontrará excusa para el pecado. Por los justos principios de esa ley, 
los hombres recibirán su sentencia de vida o de muerte (Id., 28-1-1909). 

 

CAPÍTULO 32 

1, 2. 

El pecado de Aarón, ser pacificador.- 

Repetimos el pecado de Aarón pacificando, cuando la vista debería ser clara para discernir el 
mal y presentarlo tal como es, aun cuando nos coloque en una posición desagradable porque 
nuestros motivos pueden ser mal comprendidos. No debemos permitir que se dañe o se 
haga mal a ningún hermano o a ninguna alma con quien nos relacionemos. Este descuido de 
mantenerse firmemente de parte de la verdad fue el pecado de Aarón. Si él hubiese hablado 
claramente la verdad, nunca se hubiera hecho ese becerro de oro. El mismo espíritu que lo 
indujo a eludir declarar toda la verdad por temor a ofender, lo llevó a practicar una falsedad al 
señalar al becerro de oro como una representación de Aquel que los sacó de Egipto. Así una 
infidelidad lleva a otra (Carta 10, 1896). 

 

4, 5. 

Un ídolo proclamado Dios.- 

El resultado de la murmuración de ellos y su incredulidad fue que Aarón les hizo un becerro 
de oro para representar a Dios. Proclamó que ese ídolo era Dios, y se despertó muchísimo 
entusiasmo por ese falso dios (RH 6-9-1906). 

 

19. 

Las tablas de la ley rotas a propósito.- 

Con profundo desánimo e ira debido al gran pecado de ellos, él [Moisés] arrojó al suelo las 
tablas de piedra, por orden divina, con el propósito de romperlas a la vista del pueblo, 
mostrando así que éste había quebrantado el pacto tan recientemente hecho con Dios (ST 
20-5-1880). 

 

CAPÍTULO 34 

28 (Mat. 4: 1-11). 

Sin la angustia del hambre.- 

En ocasiones especiales, Moisés había estado todo ese tiempo [cuarenta días] sin alimento. 
Pero no sintió la angustia del hambre. No fue acosado ni atormentado por un vil y, sin 
embargo, poderoso enemigo. Moisés fue elevado por encima de lo humano, fue envuelto en 
la gloria de Dios y fue especialmente sostenido por Dios. Esta excelente gloria lo rodeó a él 



(Redemption: or the First Advent of Christ [Redención: o el primer advenimiento de Cristo], 
págs. 47, 48). 

29. 

Cristo es la gloria de la ley.- 

La gloria que brilló en el rostro de Moisés era un reflejo de la justicia de Cristo revelada en la 
ley. La ley misma no tenía gloria, sólo que en ella estaba personificado Cristo. La ley carece 
de poder para salvar. Sólo tiene esplendor porque en ella Cristo está representado con 
plenitud de justicia y verdad (RH 22-4-1902). 

29-33(2 Cor. 3: 13-15). 

Moisés vio el día de Cristo.- 

En el monte, cuando se dio la ley a Moisés, también le fue mostrado Aquel que había de 
venir. Vio la obra de Cristo y su misión en la tierra cuando el Hijo de Dios tomaría 42 sobre sí 
mismo la humanidad y llegaría a ser un maestro y guía para el mundo, y al fin se daría a sí 
mismo en rescate por nuestros pecados. Cuando se ofreciera la perfecta Ofrenda por los 
pecados de los hombres, habían de cesar las ofrendas de sacrificios que simbolizaban la 
obra del Mesías. Con el advenimiento de Cristo, había de levantarse el velo de incertidumbre 
y un torrente de luz brillaría sobre el oscurecido entendimiento de su pueblo. 

Cuando Moisés vio el día de Cristo, y el nuevo y viviente camino de salvación que había de 
ser abierto mediante su sangre, quedó cautivado y extasiado. Tenía en su corazón alabanza 
a Dios, y su rostro reflejaba de tal manera la gloria divina que había acompañado la 
promulgación de la ley, que cuando descendió del monte para reunirse con Israel, ese 
esplendor fue insoportable para el pueblo. Debido a sus transgresiones, el pueblo no podía 
contemplar su rostro, de modo que él se lo cubrió con un velo para no infundirles espanto ... 

Si los israelitas hubieran discernido la luz del Evangelio que fue manifestada a Moisés, si por 
fe hubieran podido mirar resueltamente el fin de lo que fue abolido, habrían podido soportar 
la luz que refulgía del rostro de Moisés. "Pero el entendimiento de ellos se embotó; porque 
hasta el día de hoy, cuando leen el antiguo pacto, les queda el mismo velo no descubierto, el 
cual por Cristo es quitado". Los judíos, como pueblo, no discernieron que el Mesías a quien 
ellos rechazaron era el Ángel que guió a sus padres en sus andanzas por el desierto. Hasta 
el día de hoy, el velo está sobre sus corazones, y su oscuridad les oculta las buenas nuevas 
de la salvación mediante los méritos de un Redentor crucificado (ST 25-8-1887). 

  


	3 ÉXODO 

