
 
 

1 REYES  
 
 

CAPÍTULO 1 

5, 6. 

David resistió fielmente la presión de Adonías.- 

Adonías siempre se había salido con la suya, y pensó que si hacía una demostración para 
indicar su deseo de reinar, David se rendiría a sus pretensiones. Pero David era fiel a Dios y 
a sus convicciones (MS 6 1/2, 1903). 

 

CAPÍTULO 2 

1-9. 

David preparó el camino para Salomón.- 

La obra pública de David estaba por terminar. Sabía que moriría pronto, y no dejó en 
desorden sus asuntos, lo que hubiera perturbado el ánimo de su hijo, sino que mientras tuvo 
suficiente vigor físico y mental arregló 87 los asuntos de su reino, aun los más pequeños, sin 
olvidarse de advertir a Salomón en cuanto al caso de Simei. Sabía que éste provocaría 
dificultades en el reino; era un hombre peligroso, de temperamento violento, que sólo se 
dominaba por el temor.  Cada vez que se atrevía, ocasionaba una rebelión, o si se le 



presentaba una oportunidad favorable, no vacilaría en matar a Salomón. 

Al arreglar sus asuntos David dio un buen ejemplo a todos los de edad avanzada, para que 
dispongan de sus asuntos mientras son capaces de hacerlo, de modo que cuando se 
acerquen a la muerte y disminuyan sus facultades mentales no haya nada material que 
aparte su mente de Dios (1SP 389, 390). 

19. 

Salomón honra a su madre.- 

Creemos que el quinto mandamiento se aplica al hijo y a la hija, aunque sean viejos y 
canosos. No importa cuán encumbrados o humildes sean, nunca estarán por encima ni por 
debajo de su obligación de obedecer el quinto precepto del Decálogo que les ordena honrar a 
su padre y a su madre. Salomón, el más sabio y el más eminente monarca que jamás se 
haya sentado sobre un trono terrenal nos ha dado un ejemplo de amor y reverencia filiales. 
Estaba rodeado de su séquito cortesano que consistía en los más selectos sabios y 
consejeros, sin embargo, cuando fue visitado por su madre puso de lado todas las 
ceremonias acostumbradas que se practicaban cuando un súbdito se allegaba a un monarca 
oriental. En la presencia de su madre, el poderoso rey fue tan sólo su hijo. Su realeza fue 
puesta a un lado cuando se levantó de su trono y se inclinó delante de ella. Luego la sentó 
en su trono, a su diestra (ST 28-2-1878). 

 

CAPÍTULO 3 

2. 

Debiera haberse preparado un lugar provisional de culto.- 

Salomón ... sabía que se necesitaría mucho tiempo para llevar a cabo los grandes planos 
trazados para la edificación del templo, y antes de construir la casa del Señor o las murallas 
en torno de Jerusalén debiera haber preparado un lugar provisional de culto para el pueblo 
de Dios. No debiera haberlos estimulado, con su propio ejemplo, para que fueran a los 
lugares altos a fin de ofrecer sacrificios. En cambio leemos: "Hasta entonces el pueblo 
sacrificaba en los lugares altos". Se menciona esto como un asunto que debiera haberse 
hecho de otra manera. 

Salomón trasladó su lugar de culto a Jerusalén, pero su proceder anterior al sacrificar en un 
lugar que no había sido santificado por la presencia del Señor, sino que era dedicado al culto 
de los ídolos, eliminó de la mente de las personas algo de la repulsión con que se deberían 
haber considerado los horribles actos realizados por los idólatras. Esta mezcla de lo sagrado 
y de lo profano fue el primer paso en la conducta de Salomón que lo indujo a suponer que el 
Señor no era tan exigente en cuanto al culto de su pueblo. Así se estaba educando para 
apartarse aún más de Dios y de su obra. Poco a poco sus esposas paganas lo indujeron a 
que les edificara altares para ofrecer sacrificios a sus dioses (MS 5, 1912). 

 

3. 

Ver com. de EGW 2 Sam. 12: 25. 
 

4 (2 Crón. 1: 3-6). 

Una muestra de deseo ferviente.- 

Esos sacrificios fueron ofrecidos por Salomón y sus hombres de confianza, no como una 
ceremonia formal sino como una muestra de su ferviente deseo de recibir una ayuda 



especial. Sabían que, por su propia fuerza, eran insuficientes para las responsabilidades que 
les habían sido confiadas. Salomón y sus colaboradores anhelaban tener sagacidad mental, 
grandeza de corazón, ternura de espíritu (RH 19-10-1905). 

5-9 (2 Crón. 1: 7-10). 

Una preciosísima lección.- 

Como motivo de instrucción, esta oración es una lección preciosísima. Es de valor 
especialmente para personas a quienes se han confiado responsabilidades en la obra del 
Señor. Es una oración modelo, redactada por el Señor para orientar debidamente los deseos 
de sus siervos. También se da para la conducción de los que hoy día se están esforzando 
por servir al Señor con sinceridad de corazón... 

Fue durante la noche cuando el Señor se apareció a Salomón. Durante las horas de 
actividad del día Salomón tenía mucho que hacer. Muchos acudían a él en procura de 
consejo e instrucción y tenía la mente plenamente ocupada. Las horas de la noche, cuando 
todo estaba en silencio y Salomón se, hallaba libre de perturbaciones, fue el tiempo que 
eligió el Señor para revelársela. 

Con frecuencia Dios escoge el silencio de la noche para dar instrucciones a sus siervos. 
Entonces puede llegar más libremente a sus corazones que durante el día. Hay menos 88 
que desvíe los pensamientos de él... 

El Señor estaba probando a Salomón. Hizo que deseara las cosas que lo capacitarían para 
gobernar sabiamente al pueblo, de Israel... [Se citan los vers, 7-9.] Salomón continuamente 
debía ofrecer una oración como ésta en los días de encumbramiento y gloria que le 
aguardaban. Y así deben orar los que hoy día se encuentran en puestos de responsabilidad 
en la obra del Señor. Cuídense para que no eleven el corazón a la vanidad. El Señor sólo 
oirá las oraciones de personas que no tengan el corazón lleno de autoexaltación y altivez. 
[Se cita Isa. 58: 9.] 

Dios alabó la oración de Salomón. Y oirá y alabará hoy las oraciones de quienes claman a él 
con fe y humildad en procura de ayuda. Ciertamente responderá la oración ferviente en 
procura de preparación para el servicio. En respuesta dirá: "Heme aquí. ¿Qué deseas que 
haga por ti?" 

La lección que ha de sacarse de este relato es más preciosa que cualquier tesoro terrenal. El 
que guió la mente de Salomón en esta oración, enseñará hoy a sus siervos la forma de pedir 
en oración lo que necesitan (MS 164, 1902). 

Las posibilidades de un intercambio con el cielo.- 

Esta es una lección para nosotros. Nuestras peticiones a Dios no deben proceder de 
corazones que están llenos de aspiraciones egoístas. Dios nos exhorta a elegir los dones 
que redundarán para su gloria; quiere que elijamos lo celestial en vez de lo terrenal. Abre 
delante de nosotros las posibilidades y ventajas de un intercambio con el cielo. Alienta 
nuestras aspiraciones más elevadas, da seguridad a nuestro tesoro más selecto. Cuando 
desaparezcan completamente las posesiones terrenales, el creyente se regocijará en su 
tesoro celestial, las riquezas que no se pueden perder en ningún desastre terrenal (RH 
16-8-1898). 

5-15 (2 Crón. 1:7-12). 

Estudiad cuidadosamente cada punto.- 

[Se cita 1 Rey. 3: 5-15.] Sería bueno que estudiáramos cuidadosamente la oración de 



Salomón, y consideráramos cada punto del cual dependía la recepción de las ricas 
bendiciones que el Señor estuvo listo para darle (MS 154, 1902). 

6. 

Dios los trató de acuerdo con su fidelidad.-[Se cita 1 Rey. 3: 6.]. Hay suficiente contenido en 
estas palabras para silenciar a cada escéptico respecto a la supuesta justificación divina de 
los pecados de David y Salomón. Dios fue misericordioso con ellos de acuerdo con la forma 
en que caminaron delante de él en verdad, probidad y rectitud de corazón. Dios sólo los trató 
de acuerdo con su fidelidad (1SP 395). 

 

14 (2 Sam. 12: 13). 

David reprobado por proceder de acuerdo con su propio criterio.- 

[Se cita 1 Rey. 3: 14.] Varias veces, durante su reinado, David procedió de acuerdo con su 
propio criterio y perjudicó mucho su influencia al seguir sus impulsos. Pero siempre recibió 
las palabras de reprensión que le mandó el Señor. Esas palabras lo hirieron vivamente. No 
trató de evadir el asunto, sino que soportó el castigo de sus transgresiones diciendo: "He 
pecado" (MS 164, 1902). 

 

CAPÍTULO 5 

2-9. 

Las relaciones públicas de David.- 

[Se cita 1 Rey. 5: 2-9.] David había vivido en amistad con la gente de Tiro y Sidón, lo cual no 
había molestado a Israel en ninguna forma. Hiram, rey de Tiro, reconocía a Jehová como el 
Dios verdadero, y algunos de los sidonios estaban abandonando el culto de los ídolos. 

Hoy día, en el trato con nuestros prójimos, hemos de ser bondadosos y corteses. Hemos de 
ser como letreros que testifiquen en el mundo del poder de la gracia divina para refinar y 
ennoblecer a los que se entregan para el servicio de Dios (MS 18, 1905). 

3-18 (cap. 7: 13, 14, 40; 2 Crón. 2: 3-14). 

Un espíritu de sacrificio es vital en cada fase de nuestra obra.- 

Lós comienzos de la apostasía de Salomón pueden encontrarse en muchas desviaciones - 
aparentemente leves- de los principios correctos. Sus relaciones con mujeres idólatras no 
fueron, en ninguna manera, la única causa de su caída. Entre las principales causas que 
llevaron a Salomón al lujo desmedido y a la opresión tiránica estuvo el hecho de que 
desarrolló y fomentó un espíritu codicioso. 

En los días del antiguo Israel, cuando Moisés al pie del Sinaí dio al pueblo la orden divina: 
"Harán un santuario para mí, y habitaré en medio de ellos", la respuesta de los israelitas fue 
acompañada de las debidas ofrendas: "Vino todo varón a quien su corazón estimuló, y todo 
aquel a quien su espíritu le dio voluntad", y trajeron ofrendas. Fueron 89 grandes y costosos 
preparativos para la edificación del santuario; hubo necesidad de una gran cantidad de los 
más preciosos y valiosos materiales; sin embargo, el Señor sólo aceptó ofrendas voluntarias: 
"De todo varón que la diere de su voluntad, de corazón, tomaréis mi ofrenda", fue la orden 
divina repetida por Moisés a la congregación. Consagración a Dios y un espíritu de sacrificio 
fueron los primeros requisitos al preparar un lugar para que morara el Altísimo. 

Se presentó una exhortación similar al sacrificio abnegado cuando David entregó a Salomón 



la responsabilidad de erigir el templo. David preguntó a la multitud congregada que había 

traído sus dádivas liberales: "¿Y quién quiere hacer hoy ofrenda voluntaria a Jehová?"*(4) 
Esta exhortación siempre debería haber sido recordada por los que se ocuparon de la 
construcción del templo. 

Dios dotó especialmente con habilidad y sabiduría a hombres escogidos para la construcción 
del tabernáculo del desierto. "Dijo Moisés a los hijos de Israel: Mirad, Jehová ha nombrado a 
Bezaleel... de la tribu de Judá; y lo ha llenado del Espíritu de Dios, en sabiduría, en 
inteligencia, en ciencia y en todo arte... Y ha puesto en su corazón el que pueda enseñar, así 
él como Aholiab ... de la tribu de Dan; y los ha llenado de sabiduría de corazón, para que 
hagan toda obra de arte y de invención, y de bordado ... para que hagan toda labor, e 
inventen todo diseño". "Así, pues, [obraron] Bezaleel ... y todo hombre sabio de corazón a 
quien Jehová dio sabiduría e inteligencia". Inteligencias celestiales cooperaron con los 
artífices a quienes Dios mismo escogió. 

Los descendientes de estos hombres heredaron en gran medida la habilidad conferida a sus 
antepasados. En las tribus de Judá y de Dan hubo hombres a quienes se consideraba como 
especialmente "diestros" en los oficios más delicados. Los tales, por un tiempo fueron 
humildes y abnegados, pero gradualmente, casi imperceptiblemente, dejaron de depender de 
Dios y su verdad; comenzaron a pedir salarios más elevados debido a su habilidad superior. 
En algunos casos se les concedió su pedido, pero con más frecuencia los que pedían 
mayores salarios buscaron empleo en las naciones vecinas, En vez del noble espíritu de 
abnegación que había llenado el corazón de sus ilustres antepasados, albergaron un espíritu 
de codicia, de ambicionar más y más. Sirvieron a reyes paganos con sus talentos recibidos 
de Dios, y deshonraron a su Hacedor. 

Salomón recurrió a esos apóstatas para buscar un maestro artesano que supervisara la 
construcción del templo en el monte Moriah. Al rey le habían sido confiadas, por escrito, 
minuciosas especificaciones acerca de cada porción de la estructura sagrada; y él debería 
haber recurrido a Dios con fe en procura de ayudantes consagrados, a quienes se habría 
concedido habilidad especial para realizar con exactitud la obra requerida; pero Salomón 
pasó por alto esta oportunidad de poner en práctica la fe en Dios. Pidió al rey de Tiro "un 
hombre hábil" que supiera "trabajar en oro, en plata, en bronce, en hierro, en púrpura, en 
grana y en azul", y que supiera esculpir con los maestros ... en Judá y en Jerusalén". 

El rey fenicio respondió enviando a Hiram-abi [también figura como "Hiram"], "un hombre 
hábil y entendido,... hijo de una mujer de las hijas de Dan, más su padre fue de Tiro". Este 
maestro artesano, Hiram-abi, por su linaje materno descendía de Aholiab, a quien, 
centenares de años antes, Dios había dado habilidad especial para la construcción del 
tabernáculo. De esa manera, a la cabeza del grupo de artesanos de Salomón se colocó a un 
hombre que no estaba santificado, y que exigió un gran salario debido a su habilidad 
excepcional. 

Los esfuerzos de Hiram-abi no emanaban de un deseo de rendir su servicio máximo a Dios. 
Servía a Mamón, el dios de este mundo. En las mismas fibras de su ser estaban incrustados 
los principios de egoísmo que se revelaron en su afán de lograr los salarios máximos. Y 
estos principios erróneos gradualmente llegaron a ser albergados por sus colaboradores. 
Mientras trabajaban día tras día con él, y se dejaban llevar por la inclinación de comparar su 
paga con la de ellos, comenzaron a perder de vista el carácter santo de su obra y dedicaron 
mucho tiempo a pensar en la diferencia entre los salarios. Gradualmente perdieron su 
espíritu de abnegación y fomentaron 90 un espíritu de codicia. El resultado fue que 
demandaran mayores remuneraciones, que les fueron concedidas. 

La funesta influencia iniciada con el empleo de este hombre de espíritu codicioso se propagó 
por todas las esferas del servicio del Señor, y se extendió por doquiera en el reino de 



Salomón. Los salarios elevados, demandados y recibidos, dieron a muchos la oportunidad 
de complacer sus lujos y despilfarros. En los amplios efectos de estas influencias se puede 
rastrear una de las principales causas de la terrible apostasía del que una vez fue el más 
sabio de los mortales. El rey no estuvo solo en su apostasía, pues por doquiera se veían 
despilfarro y corrupción. Los pobres eran oprimidos por los ricos; casi se había perdido de 
vista el espíritu de abnegación en el servicio de Dios. 

Aquí hay una lección importantísima para el pueblo de Dios de hoy día, lección que muchos 
son lentos para aprender. El espíritu de codicia, de buscar los puestos más encumbrados y 
los mayores salarios, abunda en el mundo. Muy rara vez se encuentra el antiguo espíritu de 
abnegación y autosacrificio. Pero éste es el único espíritu que debe mover a un verdadero 
seguidor de Jesús. Nuestro divino Maestro nos ha dado un ejemplo de cómo debemos 
trabajar. Y a quienes ordenó: "Venid en pos de mí, y os haré pescadores de hombres", no les 
ofreció sumas fijas por sus servicios. Debían compartir con él su abnegación y sacrificio. 

Los que pretenden ser seguidores del Supremo Artífice, y que se ocupan en su servicio como 
sus colaboradores, deben emplear en su obra la exactitud y la habilidad, el tacto y la 
sabiduría que el Dios de la perfección requirió en la construcción del tabernáculo terrenal. Y 
ahora, como entonces y como en los días del ministerio terrenal de Cristo, la consagración a 
Dios y el espíritu de sacrificio debieran considerarse como los primeros requisitos de un 
servicio aceptable. El designio de Dios es que ni una sola hebra de egoísmo se entreteja en 
su obra. 

Debiera tenerse mucho cuidado con el espíritu que penetra en las instituciones del Señor. 
Esas instituciones fueron fundadas con abnegación, y se han desarrollado con las dádivas 
abnegadas del pueblo de Dios y la labor desinteresada de sus siervos. Todo lo que esté 
relacionado con el servicio de esas instituciones debiera llevar la rúbrica del cielo. Debe 
fomentarse y cultivarse un sentimiento de la santidad de las instituciones de Dios. Los 
obreros deben humillar el corazón delante del Señor, reconociendo su soberanía. Todos 
deben vivir de acuerdo con principios de abnegación. A medida que el obrero leal y 
abnegado, con su lámpara espiritual preparada y brillando se esfuerza desinteresadamente 
para promover los intereses del establecimiento en que trabaja, disfrutará de una preciosa 
experiencia y podrá decir: "Ciertamente Jehová está en este lugar". Comprenderá que tiene 
un elevado privilegio al permitírsele que entregue su habilidad, su servido y su vigilancia 
incansables al Señor de la institución. 

En los primeros días del mensaje del tercer ángel, los que fundaron nuestras instituciones y 
los que trabajaban en ellas eran impulsados por motivos nobles y desinteresados. Por su 
arduo trabajo tan sólo recibían una pitanza: apenas lo suficiente para sostenerse; pero tenían 
el corazón bautizado con el ministerio del amor; la recompensa de su absoluta liberalidad 
indudablemente estaba en su íntima comunión con el Espíritu del Supremo Artífice; 
practicaban la más estricta economía a fin de que la mayor cantidad posible de obreros 
pudiera plantar el estandarte de la verdad en lugares nuevos. 

Pero se produjo un cambio con el correr del tiempo: no se manifestó más el espíritu de 
sacrificio. En algunas de nuestras instituciones los salarios de unos pocos obreros se 
aumentaron más allá de lo razonable. Los que recibían esos salarios pretendían merecer un 
pago mayor que otros debido a sus talentos superiores. Pero, ¿quién les dio sus talentos, su 
capacidad? Con el aumento de los salarios vino un incremento continuo de la avaricia -que 
es idolatría- y una continua declinación de la espiritualidad. Se infiltraron grandes males y se 
deshonró a Dios. La mente de muchos que fueron testigos de ese anhelo de salarios 
elevados, y cada vez mayores, quedó imbuida con dudas e incredulidad. Principios extraños, 
como mala levadura, se propagaron a casi todo el cuerpo de los creyentes. Muchos dejaron 
de ser abnegados, y no pocos retuvieron sus diezmos y ofrendas. 



Dios, en su providencia, pidió una reforma en su obra sagrada, reforma que debería 
comenzar en el corazón y dar frutos externos. 91 Algunos que ciegamente continuaron 
atribuyendo exagerada importancia a sus servicios, fueron eliminados; otros recibieron el 
mensaje que les fue dado, se volvieron a Dios de todo corazón y aprendieron a detestar su 
espíritu codicioso. Hasta donde les fue posible se esforzaron por dar un buen ejemplo delante 
de otros, reduciendo voluntariamente sus salarios. Comprendieron que únicamente los 
salvaría de ser víctimas de una sutilísima tentación una completa transformación de su mente 
y de su corazón. 

En toda su amplia extensión, la obra de Dios es una; y en todas sus ramas deben regir los 
mismos principios y revelarse el mismo espíritu. Debe llevar el sello de la obra misionera. 
Cada departamento de la causa está relacionado con todas las partes del campo evangélico, 
y el espíritu que prevalece en un departamento se dejará sentir en todo el campo. Si una 
parte de los obreros recibe grandes salarios, en diferentes ramas de la obra habrá otros que 
pedirán sueldos mayores, y gradualmente se perderá de vista el espíritu de abnegación. 
Captarán el mismo espíritu otras instituciones y asociaciones, y les será quitado el favor del 
Señor, pues él nunca puede sancionar el egoísmo. Así llegaría a su fin nuestra obra agresiva, 
la cual sólo puede llevarse adelante mediante constantes sacrificios. 

Dios probará la fe de cada alma. El nos ha comprado mediante un sacrificio infinito. Aunque 
era rico, por nosotros se hizo pobre, para que, mediante su pobreza, pudiéramos poseer 
riquezas eternas. Toda la capacidad y el intelecto que poseemos nos ha sido entregado en 
depósito por el Señor, a fin de que lo usemos para él. Tenemos el privilegio de ser 
copartícipes con Cristo en su sacrificio (RH 4-1-1906). 

La relación con los sabios mundanos preparó el camino para la ruina.- 

Salomón preparó el camino de su propia ruina cuando recurrió a los sabios de otras naciones 
para edificar el templo. Dios había sido el educador de su pueblo, y tenía el propósito de que 
éste permaneciera dentro de la sabiduría divina y que estuviera a la cabeza de todos los 
pueblos debido a los talentos que había recibido. Si tenía limpias las manos, puro el corazón 
y propósitos nobles y santificados, el Señor le comunicaría su gracia. Pero Salomón dependió 
de los hombres en vez de depender de Dios, y descubrió que su supuesta fortaleza era 
debilidad. Llevó a Jerusalén la levadura de las malas influencias que se perpetuaron en 
forma de poligamia e idolatría (GCB 25-2-1895). 

 

CAPÍTULO 6 

7 (Efe. 2: 19-22). 

Un símbolo del templo espiritual de Dios.- 

El templo judío se construyó con piedras labradas extraídas de las canteras de las montañas; 
y cada piedra fue preparada para su lugar en el templo: labrada, pulida y probada antes de 
que se la llevara a Jerusalén. Y cuando se las llevó todas al lugar, se las ensambló para la 
edificación sin que se oyera el sonido de un hacha o de un martillo. Este edificio representa 
el templo espiritual de Dios que está compuesto con materiales reunidos de cada nación, 
lengua y pueblo, de todos los niveles, encumbrados y humildes, ricos y pobres, instruidos e 
ignorantes. No se trata de materiales inertes que deben unirse con martillo y cincel; son 
piedras vivientes sacadas de la cantera del mundo, por la verdad; y el Supremo Artífice, el 
Señor del templo, ahora las está labrando y puliendo, preparándolas para sus lugares 
respectivos en el templo espiritual. Este templo será perfecto en todas sus partes cuando 
esté completo; será motivo de admiración para los ángeles y los hombres, pues su Arquitecto 
y Constructor es Dios. 



Nadie piense que no necesita recibir un golpe. No hay persona ni nación que sea perfecta en 
cada hábito y pensamiento. Uno debe aprender del otro. Por eso Dios desea que las 
personas de diferentes nacionalidades se entremezclen para ser una en criterio, una en 
propósito. Entonces quedará ejemplificada la unión que hay en Cristo (HS 136, 137). 

11-13. 

La edificación y el carácter deben revelar la grandeza de Dios.- 

[Se cita 1 Rey. 6: 11-13.] Los preparativos hechos para la edificación de esa casa del Señor 
tenían que ser según las instrucciones que él había dado. No debían escatimarse esfuerzos 
en su erección, pues allí Dios se encontraría con su pueblo. El edificio debía manifestar a las 
naciones de la tierra la grandeza del Dios de Israel. Debía representar, en cada una de sus 
partes, la perfección de Aquel a quien los israelitas habían sido llamados a honrar delante de 
todo el mundo. 

Las especificaciones acerca de la edificación 92 fueron repetidas con frecuencia. Tenían que 
seguirse esas especificaciones con la mayor exactitud en toda la obra que se hiciera. Los 
creyentes y los incrédulos debían comprender la importancia de la obra por el cuidado que se 
mostrara en su realización. 

El cuidado manifestado en la edificación del templo es una lección para nosotros en cuanto al 
cuidado que debemos demostrar en la edificación de nuestro carácter. No debía emplearse 
ningún material ordinario. En ningún caso debía dejarse librada al azar la obra de ensamblar 
las diferentes partes. Cada pieza tenía que ensamblarse perfectamente con la otra. Así como 
fue el templo de Dios debe ser la iglesia. En la edificación de su carácter, su pueblo no debe 
utilizar ninguna madera inservible, ningún trabajo descuidado o hecho con indiferencia... 

En tiempos de perplejidad y angustia, cuando se debe soportar una fuerte tensión, se verá 
claramente qué clase de maderas se han usado en la edificación del carácter (MS 18, 1905). 

12, 13. 

Dios da habilidad, comprensión, adaptabilidad.- 

[Se cita 1 Rey. 6: 12, 13.] Este mensaje fue enviado a Salomón mientras estaba ocupado en 
la edificación del templo. El Señor le aseguró que tomaba nota de sus esfuerzos y de los 
esfuerzos de los otros que se ocupaban en la edificación. Dios vela de la misma manera 
sobre su obra hoy día. Los que trabajan con un sincero deseo de cumplir la Palabra del Señor 
y de glorificar su nombre aumentarán su conocimiento, pues el Señor cooperará con ellos. El 
observa con aprobación a los que tienen en cuenta la gloria divina. Les dará habilidad, 
comprensión y adaptabilidad para su obra. Cada uno que entra en el servicio de Dios con la 
determinación de hacer lo mejor que puede, recibirá una educación valiosa si presta atención 
a la instrucción dada por el Señor y no sigue su propia sabiduría y sus propias ideas. Todos 
deben ser sumisos, deben buscar al Señor con humildad y dedicarle, con alegría y gratitud, el 
conocimiento obtenido (MS 18, 1905). 

23-28 (cap. 8: 6, 7; 2 Crón. 5: 7, 8, 12-14). 

Dos ángeles más colocados cerca del arca.- 

Se construyó un santuario sumamente espléndido, de acuerdo con el modelo mostrado a 
Moisés en el monte y presentado después por el Señor a David. Además del querubín que 
estaba sobre el arca, Salomón hizo otros dos ángeles más grandes, uno en cada extremo del 
arca, para representar a los ángeles celestiales que custodian la ley de Dios. Es imposible 
describir la belleza y esplendor de este santuario. Los sacerdotes introdujeron el arca 



sagrada en este lugar con solemne reverencia, y la colocaron en su lugar debajo de las alas 
de los dos sublimes querubines que estaban sobre el piso. 

El coro sagrado elevó sus voces en alabanza a Dios y su melodía fue acompañada por toda 
suerte de instrumentos musicales. Y mientras los atrios del templo resonaban con alabanzas, 
la nube de la gloria de Dios tomó posesión de la casa, así como antaño había llenado el 
tabernáculo del desierto (RH 9-11-1905). 

 

CAPÍTULO 7 

13, 14, 40 (cap. 5: 3-18; 2 Crón. 2: 13, 14; 4: 11). 

Salomón debería haber usado los talentos disponibles.- 

La primera cosa en que Salomón debería haber pensado para la edificación del templo era en 
la forma de obtener toda la ayuda física y la habilidad que pudiera proporcionar el pueblo, el 
cual Cristo había preparado mediante las comunicaciones dadas a Israel por medio de 
Moisés (MS 5, 1912). 

 

CAPÍTULO 8 

6, 7. 

Ver com. de EGW cap. 6: 23-28. 

54. 

Ver com. de EGW 2 Crón. 6: 13. 
 

CAPÍTULO 10 

18-27 (Ecl. 1: 14). 

Compadeced al hombre que fue envidiado.- 

Muchos envidiaban la popularidad y la abundante gloria de Salomón, pensando que debía 
haber sido el más feliz de todos los hombres. Pero en medio de toda aquella gloria de 
ostentación artificial, el hombre envidiado es quien es más digno de compasión. Tiene el 
rostro oscurecido por la desesperación. Todo el esplendor que lo rodea no es para él más 
que un remedo de la congoja y angustia de sus pensamientos, a medida que repasa su vida 
malgastada en la búsqueda de la felicidad por medio de la complacencia y la satisfacción 
egoísta de cada deseo (ST 7-2-1878). 

 

CAPÍTULO 11 

1. 

Uniones matrimoniales no santificadas originaron la caída.- 

El origen de todos los 93 pecados y excesos de Salomón se puede encontrar en su gran error 
al dejar de depender de Dios en lo que respecta a sabiduría, y al no caminar humildemente 
delante de él... 

La lección que debemos aprender de la historia de esta vida pervertida es la necesidad de 



depender continuamente de los consejos de Dios, de vigilar cuidadosamente las inclinaciones 
de nuestra conducta, de reformar cada hábito que tienda a alejamos de Dios. Nos enseña 
que se necesitan gran precaución, vigilancia y oración para mantener inmaculadas la 
sencillez y la pureza de nuestra fe. Si nos eleváramos a la excelencia moral más acabada y 
lográramos la perfección del carácter religioso, ¡cuánto cuidado emplearíamos en la 
formación de amistades y en la elección de un cónyuge para la vida! 

Muchos, como el rey de Israel, siguen sus propios deseos carnales y establecen vínculos 
matrimoniales no santificados. Muchos que comienzan su vida, dentro de su esfera limitada, 
con una mañana tan bella y promisoria como la tuvo Salomón en su excelso cargo, pierden 
su alma y arrastran a otros consigo a la ruina debido a un paso en falso, irreparable, en su 
relación matrimonial. Así como las esposas de Salomón desviaron su corazón de Dios y lo 
inclinaron a la idolatría, también los cónyuges frívolos, no están arraigados en los principios, 
desvían el corazón de los que una vez fueron nobles y leales, llevándolos a la vanidad, a los 
placeres corruptores y al vicio absoluto (HR mayo, 1878). 

1-4 (1 Cor. 10:12). 

Una lección especial para los de edad avanzada.- 

El registro inspirado nos dice de Salomón: "Sus mujeres inclinaron su corazón tras dioses 
ajenos, y su corazón no era perfecto con Jehová su Dios". 

No se debe tratar livianamente este tema. El corazón que ama a Jesús no deseará el afecto 
ilícito de otro. Cristo suple cada necesidad. Este afecto superficial es del mismo carácter que 
el exaltado gozo que Satanás prometió a Eva. Es codiciar lo que Dios ha prohibido. 
Centenares, cuando es demasiado tarde para ellos, pueden servir de escarmiento a otros 
para que no se arriesguen sobre el precipicio. El intelecto, la posición, la riqueza nunca 
pueden ocupar el lugar de las cualidades morales. El Señor aprecia más que el oro de Ofir 
las manos limpias, un corazón puro y una noble y ferviente consagración a él y a la verdad. 
Una mala influencia tiene un poder que tiende a perpetuarse. Ojalá yo pudiera presentar este 
asunto delante del pueblo observador de los mandamientos de Dios tal como me ha sido 
mostrado. Que el triste recuerdo de la apostasía de Salomón sirva de advertencia a cada 
alma a fin de que evite el mismo precipicio. Su debilidad y pecado se han transmitido de 
generación en generación. El rey más excelso que jamás ha empuñado un cetro, de quien se 
dijo que era el amado de Dios, llegó a contaminarse y fue miserablemente abandonado por 
su Dios porque colocó erróneamente sus afectos. El gobernante más poderoso de la tierra 
había fracasado en gobernar sus propias pasiones. Salomón puede haber sido salvado 
"como por fuego", y sin embargo su arrepentimiento no pudo destruir los lugares altos ni 
demoler las piedras que quedaron como pruebas de sus crímenes. Deshonró a Dios, 
eligiendo más bien ser dominado por la concupiscencia que ser participante de la naturaleza 
divina. ¡Qué legado ha sido la vida de Salomón para los que están dispuestos a usar su 
ejemplo para cubrir sus propias acciones viles¡ Forzosamente transmitimos una herencia de 
bien o de mal. Nuestra vida y nuestro ejemplo, ¿serán una bendición o una maldición? 
¿Mirará la gente nuestra tumba y dirá "Me arruinó", o "Me salvó"?... 

La lección que se desprende de la vida de Salomón tiene un sentido moral especial para la 
vida de los áncianos, de los que ya no suben más la montaña sino que van en descenso y 
tienen por delante el sol poniente. Esperamos ver defectos en el carácter de los jóvenes que 
no están dominados por el amor y la fe en Jesucristo. Vemos a jóvenes que vacilan entre lo 
correcto y lo erróneo, que son indecisos entre los principios bien establecidos y la casi 
abrumadora corriente de mal que está llevando sus pies hacia la ruina. Pero esperamos 
cosas mejores de los de edad madura. Esperamos que el carácter esté estabilizado, los 
principios arraigados y que hayan superado el peligro de la contaminación. Pero el caso de 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
4-6. 

Salomón está delante de nosotros como un fanal de advertencia. Cuando tú, anciano 
peregrino que has reñido las batallas de la vida, pienses que estás firme, mira que no caigas. 
En el caso de Salomón, su carácter débil y vacilante, aunque osado, firme y determinado por 
naturaleza, ¡cómo fue sacudido como una caña al viento bajo el poder del 94 tentador! Un 
viejo y nudoso cedro del Líbano, una robusta encina de Basán, ¡cómo fue doblada por la 
ráfaga de la tentación! ¡Qué lección para los que desean salvar su alma velando 
continuamente en oración! ¡Qué advertencia para mantener siempre la gracia de Cristo en su 
corazón, para batallar contra la corrupción interna y las tentaciones externas! (Carta 51, 
1886). 

Mientras dure la vida es preciso resguardar los afectos y las pasiones con un propósito firme. 
Hay corrupción interna; hay tentaciones externas; y siempre que deba avanzar la obra de 
Dios, Satanás hará planes para disponer las circunstancias de modo que la tentación 
sobrevenga con poder aplastante sobre el, alma. No podemos estar seguros ni un momento a 
menos que dependamos de Dios y nuestra vida esté oculta con Cristo en Dios (Carta 8b, 
1891). 

Por qué Dios rompió su pacto con Salomón.- 

[Se cita 1 Rey. 11: 4-6.] Salomón perdió su relación con el cielo y dio a Israel un ejemplo tan 
engañoso, que Dios no pudo justificarlo. Dios rompió su pacto con Salomón porque éste fue 
desleal. Si Salomón hubiese prestado oídos a las instrucciones que le fueron dadas, Dios 
habría obrado mediante él para revelar al mundo su poder y majestad. 

Hoy día, las personas a quienes el Señor ha dado gran luz únicamente estarán seguras 
caminando en la senda del Señor, colocándose donde él pueda llevar a cabo su voluntad por 
medio de ellas. Dios hará grandes cosas para los que aprendan de él sin depender de su 
propio consejo, sino de Aquel que nunca comete un error. Nuestra seguridad, nuestra 
sabiduría, dependen de reconocer las instrucciones de Dios y prestarles oídos. El 
conocimiento más valioso que podamos obtener es el conocimiento de Dios. Los que 
caminen humildemente delante de él, amándole soberanamente y obedeciendo su Palabra, 
recibirán la bendición de la sabiduría. Se les dará el conocimiento del cielo para impartirlo a 
otros. La sabiduría es un don de Dios que debe conservarse libre de toda contaminación. Su 
posesión hace que todo individuo a quien se confiera este don tiene la obligación de glorificar 
a Dios bendiciendo a sus prójimos. Siempre debe tener en cuenta el temor de Jehová, 
preguntándose a cada paso: "¿Es éste el camino del Señor?" 

Dios desea tener en esta tierra representantes correctos mediante los cuales pueda 
comunicar a su pueblo su favor especial. Esos representantes han de ser hombres que 
honren a Dios guardando sus mandamientos: hombres sabios, leales, que puedan actuar 
como dirigentes, que procedan con circunspección, que muestren al mundo el significado de 
la verdadera lealtad a Dios (MS 1, 1912). 

4 (Apoc. 2: 4, 5). 

Es quitado un candelero.- 

¿Conocía Salomón a Dios mientras se comportaba a la manera de los idólatras? No. Había 
olvidado la rica experiencia de su juventud y las oraciones que había elevado en el templo. 
[Se cita Apoc. 2: 4, 5.] 

El candelero fue quitado de su lugar cuando Salomón se olvidó de Dios. Perdió la luz de 
Dios; perdió la sabiduría de Dios; confundió idolatría con religión (RH 29-3-1892). 



4-8 (2 Rey. 23: 13, 14). 

Monumento a un carácter envilecido.- 

Pocos se dan cuenta de que ejercen constantemente en sus vidas una influencia que se 
perpetuará para bien o para mal. Habían pasado centenares de años desde que Salomón 
hizo exigir en las montañas esos santuarios idolátricos; y, aunque Josías los había demolido 
como lugares de culto, sus escombros, que contenían partes de su estructura, permanecían 
todavía en los días de Cristo. La altura sobre la cual habían estado esos santuarios era 
llamada -por los israelitas leales- "el monte del Defito". 

En su orgullo y entusiasmo, Salomón no se dio cuenta de que en esos altares paganos 
estaba erigiendo un monumento de su carácter envilecido, que duraría por muchas 
generaciones y que sería comentado por millares. De la misma manera, cada acto de la vida 
es importante para el bien o para el mal; y únicamente procediendo de acuerdo con los 
principios en las pruebas de la vida diaria, adquirimos poder para mantenernos firmes y fieles 
en las situaciones más difíciles y peligrosas. 

Las señales de la apostasía de Salomón perduraron durante siglos después de él. En los 
días de Cristo, los que adoraban en el templo podían contemplar allí mismo, frente a ellos, el 
monte del Delito, y podían recordar que el constructor de su rico y glorioso templo -el más 
renombrado de todos los reyes- se había separado de Dios y había erigido altares a los 
ídolos paganos; que el más poderoso gobernante de la tierra había fracasado en gobernar 95 
su propio espíritu. Salomón descendió arrepentido a la tumba; pero su arrepentimiento y sus 
lágrimas no pudieron eliminar del monte del Delito las señales de su lamentable desviación 
de Dios. Los muros en ruinas y las columnas rotas durante mil años dieron un silencioso 
testimonio de la apostasía del rey más grande que jamás se haya sentado en un trono 
terrenal (HR mayo, 1878). 

4-11. 

El lujo, el vino y las mujeres idólatras derrotaron a Salomón.- 

Con todos sus honores, Salomón caminó sabia y firmemente en los consejos de Dios durante 
mucho tiempo, pero a la larga fue vencido por las tentaciones que le sobrevinieron debido a 
su prosperidad. Había vivido en el lujo desde su juventud. Su apetito había sido complacido 
con los manjares más exquisitos y costosos. Los efectos de esta vida fastuosa y el consumo 
abundante de vino le enturbiaron finalmente el intelecto e hicieron que se apartara de Dios. 
Trabó relaciones matrimoniales precipitadas y pecaminosas con mujeres idólatras (HR abril, 
1878). 

9-12 (cap. 14: 21). 

La influencia de Salomón sobre sus hijos.- 

Fue esta profecía de ruina inminente la que despertó al rey apóstata como de un sueño, y lo 
indujo a arrepentirse y a procurar detener, hasta donde fuera posible, la terrible marea de mal 
que durante los últimos años de su reinado había crecido más y más. Pero cuando se 
arrepintió sólo le que daban unos pocos años de vida, y no podía tener la esperanza de evitar 
las consecuencias de largos años de un mal proceder. Su mala conducta había desatado 
influencias que después él nunca pudo dominar plenamente. 

Esto fue cierto especialmente en la educación de los hijos que le nacieron de su casamiento 
con mujeres idólatras. Roboam, el hijo que eligió Salomón como su sucesor, había recibido 
de su madre, que era amonita, un molde de carácter que lo llevó a considerar el pecado como 



deseable. A veces se esforzó por servir a Dios, y se le concedió algo de prosperidad; pero 
no fue firme, y a la larga cedió ante las influencias para el mal que lo habían rodeado desde 
la infancia (RH 3-7- 1913). 

 

CAPÍTULO 12 

25-33. 

El peligro de manifestar el espíritu de Jeroboam.- 

Hoy en día los hombres corren el peligro de manifestar el mismo espíritu que manifestó 
Jeroboam y de hacer una obra de un carácter similar a la que él hizo. La ejecución de sus 
planes indujo a los hijos de Israel a apartarse de Dios y a caer en la idolatría, y realizaron y 
permitieron terribles males. El juez de toda la tierra pondrá sobre Jeroboam los terribles 
resultados de su conducta. Y cargará a los que siguen su ejemplo los resultados de la mala 
conducta de ellos (Carta 113, 1903). 

 

CAPÍTULO 13 

11-19. 

Sólo Dios puede revocar las órdenes divinas.- 

El varón de Dios había sido intrépido en dar su mensaje de reproche. No había vacilado en 
condenar el falso sistema de culto del rey. Y había rechazado la invitación de Jeroboam, 
aunque se le prometió una recompensa; pero se tomó la libertad de dejarse persuadir por uno 
que pretendió tener un mensaje del cielo. 

Cuando el Señor da a un hombre una orden como la que dio a este mensajero, él mismo 
debe revocar la orden. El mal anunciado caerá sobre los que se apartan de la voz de Dios 
para escuchar contraórdenes. Como este mensajero obedeció órdenes falsas, Dios permitió 
que fuera destruido [MS 1, 1912). 

 

CAPÍTULO 14 

21. 

Ver com. de EGW cap. 11: 9-12. 
 

CAPÍTULO 16 

31. 

Jezabel contra el Espíritu de Dios.- 

¡Cuán pocos se dan cuenta del poder de una mujer que no es consagradas! Fui llevada, a 
través del tiempo, hasta los días de Acab. Dios habría estado con Acab si hubiera seguido el 
consejo del cielo; pero Acab no hizo eso. Se casó con una mujer entregada a la idolatría. 
Jezabel tenía más poder sobre el rey que Dios. Ella lo llevó a la idolatría, y al pueblo junto 
con él (MS, 29, 1911). 

La influencia de Jezabel sobre Acab fue mayor que la influencia del Espíritu de Dios, no 
importando cuán poderosa y convincente fuera la evidencia del ciclo (MS 19, 1906). 



 

CAPÍTULO 17 

1. 

Elías tomó la llave del cielo.- 

Antes de que él [Acab] pudiera salir de su asombro o 96 forjar una respuesta, desapareció 
Elías llevando consigo la llave del cielo... 

Su palabra había cerrado los tesoros del cielo, y tan sólo su palabra podía abrirlos otra vez... 
Acab no se dio cuenta de que el profeta había salido de su presencia sin ser reprochado, 
hasta que el varón de Dios se había ido y no era posible llamarlo de nuevo (RH 14-8-1913). 

 

1, 2. 

Un hombre de Dios con un mensaje de Dios.- 

Dios siempre tiene hombres a quienes confía su mensaje. Su Espíritu actúa sobre el corazón 
de ellos y los constriñe a hablar. Estimulados por celo santo y con el impulso divino que actúa 
poderosamente sobre ellos, se dedican a la realización de su deber sin calcular fríamente las 
consecuencias de presentar a la gente el mensaje que el Señor les ha dado. Pero pronto el 
siervo de Dios se da cuenta de que ha arriesgado algo. Descubre que él y su mensaje se han 
convertido en objeto de crítica. Se analizan y comentan todas sus costumbres, toda su vida, 
toda su propiedad. Su mensaje es desmenuzado y rechazado con el espíritu más mezquino e 
impío que los hombres crean conveniente emplear de acuerdo con su juicio limitado. ¿Ha 
hecho ese mensaje la obra que Dios quería que efectuara? No; ha fracasado grandemente 
porque los corazones de los oyentes no estaban santificados. 

Si el rostro del ministro no es un pedernal, si no tiene una fe y un valor indomables, si su 
corazón no se ha fortalecido por medio de una constante comunión con Dios, comenzará a 
adaptar su testimonio para agradar el corazón y los oídos impíos de aquellos a quienes se 
dirige. Al esforzarse por evitar la crítica a la cual se expone, se separa de Dios y pierde el 
sentido del favor divino, y su testimonio se vuelve tímido y sin vida. Descubre que su valor y 
su fe se han desvanecido y sus esfuerzos son impotentes. El mundo está lleno de aduladores 
y disimuladores que se han entregado al deseo de agradar; pero en realidad son pocos los 
fieles que no tienen en cuenta el interés propio, sino que aman demasiado a sus hermanos 
para tolerar que haya pecado en ellos (RH 7-4-1885). 

 

CAPÍTULO 18 

17. 

 Los rebeldes culpan a otros por las dificultades.- 

Los que rehusan aceptar el reproche y ser corregidos, manifestarán enemistad, maldad y 
odio contra el instrumento que Dios ha empleado. No dejarán de usar ningún medio para 
proyectar un estigma sobre quien les llevó el mensaje, Como en el caso de Acab con Elías, 
creerán que el siervo de Dios es el estorbo, la maldición. Dijo Acab: "¿Eres tú el que turbas a 
Israel?" (RH 8-1-1884). 

36-40. 

Uno que estuvo plenamente del lado de Dios.- 

Dios quiere, en primer lugar, que se ensalce su honor delante de los hombres, y que sus 



consejos sean confirmados a la vista de la gente. El testimonio del profeta Elías en el monte 
Carmelo presenta el ejemplo de uno que estuvo plenamente del lado de Dios y de su obra en 
la tierra. El profeta llama al Señor por su nombre -Jehová Dios- que él mismo se había dado 
para demostrar su condescendencia y compasión. Elías lo llama el Dios de Abrahán, de Isaac 
y de Israel. Hizo esto para despertar en el corazón de su pueblo apóstata un humilde 
recuerdo del Señor y para asegurarle de la rica y gratuita gracia divina. Elías oró: "Sea hoy 
manifiesto que tú eres Dios en Israel". El honor de Dios debe ensalzarse como supremo, pero 
además, el profeta también pidió que se confirmara su misión. "Sea hoy manifiesto que tú 
eres Dios en Israel -oró-, y que yo soy tu siervo, y que por mandato tuyo he hecho todas 
estas cosas. Respóndeme, Jehová -ruega-, respóndeme"... 

Su celo por la gloria de Dios y su profundo amor por la casa de Israel son lecciones para la 
instrucción de todos los que hoy están como representantes de la obra de Dios en la tierra 
(Carta 22, 1911). 

42-44. 

Importantes lecciones de Elías.- 

Se nos presentan importantes lecciones en la experiencia de Elías. Cuando en el monte 
Carmelo pidió lluvia en oración, su fe fue puesta a prueba, pero perseveró haciendo conocer 
su pedido a Dios. Seis, veces oró fervientemente, y sin embargo no hubo señal de que su 
petición fuera concedida; pero con fe vigorosa insistió en su petición ante el trono de la 
gracia. Si a la sexta vez hubiera desistido a causa del desánimo, no habría sido contestada 
su oración; pero perseveró hasta que recibió la respuesta. Tenemos un Dios cuyo oído no 
está cerrado a nuestras peticiones, y si ponemos a prueba su palabra recompensará nuestra 
fe. Quiere que 97 todos nuestros intereses estén entretejidos con sus intereses, y entonces 
puede bendecirnos con seguridad, porque no nos atribuiremos la gloria cuando la bendición 
sea nuestra sino que daremos toda la alabanza a Dios. Dios no siempre responde nuestras 
oraciones la primera vez que lo invocamos. Si así lo hiciera, daríamos por sentado que 
tenemos derecho a todas las bendiciones y favores que nos concede. En vez de escudriñar 
nuestro corazón para ver si albergamos algún mal, si hay algún pecado fomentado, nos 
volveríamos descuidados y dejaríamos de comprender nuestra dependencia de Dios y 
nuestra necesidad de su ayuda. 

Elías se humilló hasta el punto de que no iba a atribuirse la gloria. Esta es la condición para 
que el Señor oiga la oración, pues entonces le daremos a él la alabanza. La costumbre de 
alabar a los hombres da como resultado grandes males. Se alaban mutuamente, y así los 
hombres son inducidos a creer que les pertenecen la gloria y la honra. Cuando exaltáis al 
hombre, colocáis una trampa para su alma y hacéis exactamente lo que haría Satanás. 
Debéis alabar a Dios con todo vuestro corazón, vuestra alma, capacidad, mente y energía, 
pues sólo Dios es digno de ser glorificado (RH 27-3-1913). 

43, 44. 

El escudriñamiento de corazón de Elías.- 

El siervo vigiló mientras oraba Elías. Seis veces volvió de su puesto de observación diciendo: 
"No hay nada, no hay una nube, no hay señal de lluvia". Pero el profeta no se entregó al 
desánimo. Prosiguió repasando su vida para ver dónde había fallado en honrar a Dios; 
confesó sus pecados, y así continuó afligiendo su alma delante de Dios mientras vigilaba 
para ver si había una señal de que su oración había sido contestada. Mientras escudriñaba 
su corazón se sentía cada vez más pequeño, tanto en su propia estimación como a la vista 
de Dios. Le parecía que no era nada, y que Dios era todo; y cuando llegó al punto de 
renunciar al yo, entre tanto que se aferraba del Salvador como su única fortaleza y justicia, 



vino la respuesta. Apareció el siervo y dijo: "Veo una pequeña nube como la palma de la 
mano de un hombre, que sube del mar" (RH 26-5-1891). 

 

CAPÍTULO 19 

4. 

Acudir a Dios mantiene en alto el valor.- 

Por más animoso que sea un hombre y por mucho éxito que tenga en la realización de una 
obra especial, se desanimará a menos que acuda constantemente a Dios cuando surjan 
circunstancias que pongan a prueba su fe. Aun después de que Dios le haya dado nítidas 
señales de su poder, después de que se halle fortalecido para hacer la obra de Dios, 
fracasará a menos que confíe implícitamente en la Omnipotencia (RH 16-10-1913). 

 

18. 

Muchos no se han inclinado ante Baal.- 

En nuestras ciudades hay miles que tienen el temor de Dios, que no han doblado las rodillas 
ante Baal. El mundo no les presta atención debido a que muchos de ellos son de condición 
humilde; pero aunque están ocultos en los caminos y los vallados, buscan a Dios (MS 17, 
1898). 

19-21. 

El carácter de Eliseo.- 

La atención de Elías fue atraída por Eliseo, el hijo de Safat, que junto con sus siervos araba 
con doce yuntas de bueyes. Era educador, director y obrero. Eliseo no vivía en las ciudades 
densamente pobladas. Su padre trabajaba la tierra, era agricultor. Eliseo había recibido su 
educación lejos de la ciudad y de la corrupción de la corte. Había adquirido hábitos de 
sencillez, de obediencia a sus padres y a Dios. Así, en la quietud y el contentamiento, estaba 
preparado para la humilde obra de cultivar la tierra. Pero aunque era de un espíritu humilde y 
tranquilo, Eliseo no tenía un carácter voluble. Poseía integridad, fidelidad, y amor y temor de 
Dios. Tenía las características de un dirigente, pero además poseía la humildad del que está 
dispuesto a servir. Su mente se había ejercitado en las cosas pequeñas para ser fiel en 
cualquier cosa que le correspondiera realizar. De manera que si Dios lo llamaba para 
ocuparse en algo más directo para el cielo, estaba preparado para oír su voz. 

Había riquezas en el hogar de Eliseo, pero comprendía que para obtener una educación 
completa debía ser un obrero perseverante en cualquier trabajo que necesitara ser hecho. No 
había permitido que en nada estuviera menos informado que los siervos de su padre. Había 
aprendido a servir primero a fin de saber dirigir, instruir y gobernar. 

Eliseo esperaba tranquilamente realizando su obra con fidelidad. Día tras día, mediante la 
obediencia práctica y la gracia divina en la cual confiaba, adquiría rectitud y vigor de 
propósito. Mientras que hacía toda lo que podía cooperando con su padre en la empresa 98 
hogareña, efectuaba un servicio para Dios. Estaba aprendiendo a cooperar con Dios (YI 
14-4-1898). 

 

CAPÍTULO 22 

7, 8. 



Los prejuicios ciegan los ojos a la verdad.- 

Mientras más cuidadosamente estudiemos las Escrituras, más claramente comprenderemos 
el verdadero carácter de nuestros pensamientos y de nuestras acciones. Pero hay millares 
que ponen la Biblia a un lado por la misma razón por la cual Acab odiaba a Micaías. Por 
cuanto la Palabra de Dios profetiza el mal contra el pecador, pretenden encontrar objeciones 
y contradicciones en ella. Entre tanto que profesan ser amplios para reconocer su 
culpabilidad, permiten que imperen los prejuicios, y rehusan ver la verdad que revela esa 
Palabra (YI 10-6-1897). 

  


	11 1 REYES 

