
85

“Sed, pues, vosotros perfectos”. El
himno que acabamos de cantar, “Salvo
en los tiernos brazos”, procura el terreno
apropiado para el texto de Mateo 5:48.
Sabéis que eso es lo que la Palabra de
Dios dice. Conocéis la exhortación de
Hebreos 6:1 a ir “adelante a la perfec-
ción”. Sabéis que el evangelio, la predi-
cación del evangelio que vosotros y yo
anunciamos, tiene por fin “que presen-
temos a todo hombre perfecto en Cristo
Jesús” (Col. 1:28). Por lo tanto, jamás di-
remos que no se  espera de nosotros la
perfección. Debes esperarla de ti mismo.
La debo esperar de mí. Y no debo acep-
tar nada de mí, o en mí, que no alcance
la norma de la perfección por Dios esta-
blecida. ¿Qué otra cosa podría impedir-
nos más eficazmente el alcanzar la per-
fección, que pensar que tal cosa no se
espera de nosotros? Repito, ¿qué podría
impediros más efectivamente a vosotros
y a mí el alcanzar la perfección, sino el
decir que no se espera que seamos per-
fectos?

Por lo tanto, puesto que la Palabra de
Dios establece claramente que vosotros y
yo debemos ser perfectos, lo único que
debemos considerar es el camino para
lograrlo. Nada más. Debemos compren-
der claramente que la perfección, nada
menor que la perfección tal como Dios la
ha establecido, es lo que se espera de vo-
sotros y de mí. Y que no aceptaremos
nada en nosotros mismos, en lo que
hemos hecho, ni en nada que tenga que
ver con nosotros, que deje de alcanzar la
perfección tal como Dios la estableció,
aunque sea por el espesor de un cabello.
Eso debe ser para nosotros algo muy cla-
ro, claro por siempre. Entonces, investi-

guemos simplemente el camino, y el
hecho se cumplirá.

¿Cuál es, pues, la norma? ¿Cuál es la
norma establecida por Dios? “Sed, pues,
vosotros perfectos, como vuestro Padre
que está en los cielos es perfecto ”. La
perfección de Dios es la única norma. A
ella tenemos que referirnos, y permane-
cer ante nosotros mismos demandándo-
nos siempre perfección como la de Dios;
y no debemos manifestar el más mínimo
ánimo de excusar o disculpar en noso-
tros aquello que deje de alcanzar dicha
perfección en el grado que sea.

Está claro que no podemos ser perfec-
tos en grandeza, como lo es Dios, tampo-
co en omnipotencia ni omnisciencia.
Dios es carácter, y lo que ha establecido
para vosotros y para mí es perfección del
carácter como la del suyo, aquello a lo
que llegaremos, lo único que debemos
esperar, y lo único que hemos de aceptar
en nosotros mismos. Si la que debemos
tener es la misma perfección de Dios, y
tal es la única que aceptamos en noso-
tros; si nos mantenemos siempre en esa
norma, os daréis cuenta de que eso sig-
nifica el tenernos constantemente ante la
presencia del juicio de Dios. Ahí es don-
de cada uno de nosotros espera estar,
seamos justos o malvados. ¿Por qué,
pues, no ir ya allí de una vez por todas?
Está establecido que vosotros y yo com-
parezcamos ante el tribunal de juicio de
Cristo, y allí cada uno de nosotros será
medido de acuerdo con esa norma. Dios
“ha establecido un día, en el cual ha de
juzgar al mundo con justicia, por aquel
varón al cual determinó; dando fe a to-
dos con haberle levantado de los muer-
tos” (Hechos 17:31).

a Perfección
A. T. Jones

26ristiana



86

La resurrección de Cristo es la garant-
ía que Dios da al mundo de que todo
hombre comparecerá ante el tribunal de
juicio de Cristo. Es un hecho cierto. Lo
esperamos, lo predicamos, lo creemos.
Entonces, ¿por qué no emplazarnos ahí,
y permanecer en esa situación? ¿por qué
esperar? Quienes esperan, y continúan
esperando, no podrán entonces tenerse
en pie. El impío no podrá resistir en ese
juicio; pero aquellos que se emplazan
ante el tribunal de juicio de Dios, afron-
tando la norma del juicio, y se mantie-
nen allí constantemente en pensamiento,
palabra y acción, están preparados para
el juicio en cualquier momento. ¿Prepa-
rados? –Lo tienen, están allí, lo están
pasando, están invitando al juicio, y a
todo lo que éste conlleva. Están allí espe-
rando pasarlo, y sólo quien actúa así,
puede estar seguro. La bendición misma
que viene con ello es toda la recompensa
que una persona necesita para emplazar-
se ahora mismo ante el tribunal del jui-
cio. Y estando allí, ¿habrá algo que pue-
da temer? –Nada. Y ¿qué es lo que echa
fuera el temor? –El perfecto amor. 214 Pe-
ro el perfecto amor puede solamente ve-
nir cuando alcanzamos esa norma per-
fecta del juicio, en  el juicio, y puede ser
mantenida solamente permaneciendo
allí.

Siendo eso así, investiguemos el cami-
no para lograrlo. El camino, esa es la cla-
ve. Ha quedado claro que yo no soy la
norma. ¡Pensad en ello! “Sed, pues, vo-
sotros perfectos, como vuestro Padre
que está en los cielos es perfecto”. Su
perfección es la única norma. Ahora,
¿qué medida , o qué estimación de la
norma es la apropiada? No es la mía,
puesto que yo no puedo medir la perfec-
ción de Dios. Probablemente esté acu-
diendo a vuestra mente el Salmo 119:96:
“A toda perfección veo límite, pero,

214 1 Juan 15:18.

¡cuán inmensos son tus mandamien-
tos!”.

Ninguna mente finita puede medir la
perfección de Dios. Por lo tanto, queda
claro que debemos ser perfectos, que
nuestra perfección debe ser como la su-
ya, y que lo ha de ser de acuerdo con su
propia estimación  de la perfección suya .
Eso aleja de vosotros y de mí todo el
plan, y todo lo que tenga que ver con él,
en cuanto a la realización del mismo. Si
no puedo medir la norma, ¿como podré
procurarla, incluso suponiendo que se
me diese lo necesario para hacerlo? Así
que, en cuanto al hacerlo, quede tam-
bién claro que está absolutamente fuera
de vuestra asignación.

Hace muchísimo tiempo, dijo alguien:
“Ciertamente yo conozco que es así: ¿Y
cómo se justificará el hombre con Dios?
Si quisiere contender con Él, no le podrá
responder a una cosa de mil… Si hablá-
remos de su potencia, fuerte por cierto
es; si de juicio, ¿quién me emplazará?”.

Y si soy emplazado, entonces ¿qué su-
cede? –“Si yo me justificare, me conde-
nará mi boca”. Si me mido de acuerdo
con mi propia medida, y sentencio el
asunto de acuerdo con ella, al ser puesto
a la luz de la estimación de Él, mi esti-
mación resulta ser tan deficiente, que no
logro sino condenarme hasta lo sumo.
No hay ahí ninguna base para la justifi-
cación. “Si me dijere perfecto, esto me
hará inicuo”.

“Bien que yo fuese íntegro, no conozco
mi alma: Reprocharé mi vida”. Mi propia
norma de integridad, al ser llevada a su
presencia, y al ser puesta a la luz de la
norma  de Él, resultaría tan deficiente
que hasta yo mismo la reprocharía.
“Aunque me lave con aguas de nieve, y
limpie mis manos con la misma limpie-
za, aún me hundirás en el hoyo, y mis
propios vestidos me abominarán”
(Job. 9:1-2,19-21,30-31).



87

Eso es todo cuanto podemos aproxi-
marnos a la norma, suponiendo que nos
fuese dado el procurar tal cosa. Por lo
tanto, abandonemos por siempre toda
idea de que la perfección es algo que no-
sotros debemos obrar. La perfección es
algo que hemos de poseer, no otra cosa.
Dios la espera, y ha hecho provisión a tal
fin. Es para ello que fuimos creados. El
único objeto de nuestra existencia es
precisamente ese, ser perfectos según la
perfección de Dios. Y recuérdese que de-
bemos ser perfectos de acuerdo con su
carácter. Su norma de carácter debe ser
la nuestra. Su mismo carácter debe ser el
nuestro. No debemos tener uno como el
suyo: el suyo mismo debe ser el nuestro.
La perfección cristiana no es menos que
eso.

Visto que eso es lo que hemos de po-
seer, todo queda explicado en tres textos.
El primero de ellos está en Efesios capí-
tulo uno. Comenzamos por el versículo
tercero, para comprender bien el cuarto:

“Bendito el Dios y Padre del Señor
nuestro Jesucristo, el cual nos bendijo
con toda bendición espiritual en lugares
celestiales en Cristo: Según nos escogió
en Él antes de la fundación del mundo,
[ahora, observad para qué nos escogió;
ese fue su objetivo desde antes de la fun-
dación del mundo, al escogeros a voso-
tros y a mí, y al traernos a esta hora] pa-
ra que fuésemos santos y sin mancha
delante de Él en amor”.

Tal es su designio con respecto a noso-
tros. Es para eso que nos hizo, tal es la
razón de nuestra existencia. Hagámonos
en este punto una pregunta: Si eso es así,
¿por qué no lo asumimos? ¿por qué no
asumimos ahora mismo el objetivo de
nuestra existencia, y somos santos y sin
mancha delante de Él en amor?

El siguiente texto está en Colosen-
ses 1:19-22: “Por cuanto agradó al Padre
que en Él habitase toda plenitud, y por
Él reconciliar todas las cosas a sí, pacifi-

cando por la sangre de su cruz, así lo que
está en la tierra como lo que está en los
cielos. A vosotros también, que erais en
otro tiempo extraños y enemigos de
ánimo en malas obras, ahora empero os
ha reconciliado en el cuerpo de su carne
por medio de muerte, PARA HACEROS
santos, y sin mancha, e irreprensibles
delante de Él”.

Al principio nos hizo para ese propósi-
to. Por el pecado fuimos del todo desvia-
dos. Se frustró totalmente el propósito
original; pero Él sufrió la cruz: así
agradó a Dios y a Cristo, con la finalidad
de que se cumpliese su propósito. Lo
importante es que mediante su cruz nos
reconcilió para que su propósito fuese
cumplido en nosotros –el propósito que
tuvo desde antes de la fundación del
mundo–, de que fuéramos santos y sin
mancha ante Él, en amor. La sangre de
Cristo, la reconciliación pacificadora que
Cristo Jesús trae al mundo, tiene por ob-
jeto “haceros santos”, es decir, que pue-
da efectuar aquello que era su designio
desde antes de la fundación del mundo:
QUE PUDIERA PRESENTAROS A
VOSOTROS Y A MÍ “santos, y sin man-
cha, e irreprensibles delante de Él”.

El camino a la perfección cristiana es
el camino de la cruz, y no hay otro. Quie-
ro decir que no hay otro camino para vo-
sotros y para mí. El camino para traér-
nosla, el único camino, fue el de la cruz.
Cristo transitó por él, y nos trajo la per-
fección; y la única forma en la que voso-
tros y yo podremos recibirla es por el
camino de la cruz. Su providencia de-
terminó que Él mismo la obrase. El
obrarla  no es de ninguna manera nues-
tra asignación.

Ahora obsérvese en Efesios 4:7-13 lo
que eso realiza efectivamente, cuán ple-
namente ha provisto Dios para la nece-
sidad.

“Empero a cada uno de nosotros es
dada la gracia conforme a la medida del



88

don de Cristo”. Ahora pensad: por lo vis-
to hasta aquí en nuestro estudio, ¿qué
fue lo que cumplió el don de Cristo? Hizo
“la paz mediante la sangre de su cruz”, y
reconcilió a todos con Dios. Y lo hizo pa-
ra hacernos lo que designó que debíamos
ser, desde antes de la fundación del
mundo: “santos, y sin mancha, e irre-
prensibles delante de Él”. Esa es la me-
dida del don de Cristo. Y cumplió el
propósito para todos, en el sentido de
que abrió el camino para todos. Y a cada
uno de nosotros, ahora mismo, nos es
dada la gracia según esa misma medida.
Por lo tanto, aquello que la cruz nos tra-
jo, poniéndolo a nuestro alcance; la gra-
cia de Dios nos lo da , y lo cumple en no-
sotros.

Ahora, leámoslo de corrido, y veréis
que consiste precisamente en eso, en re-
lación con la perfección misma: “Empero
a cada uno de nosotros es dada la gracia
conforme a la medida del don de Cristo.
Por lo cual dice: Subiendo a lo alto, llevó
cautiva la cautividad, y DIO DONES a los
hombres… y Él mismo dio unos, cierta-
mente apóstoles; y otros, profetas; y
otros, evangelistas; y otros, pastores y
doctores”, ¿ para qué ? “PARA
PERFECCIÓN DE LOS SANTOS”. Her-
manos, puesto que tales dones son otor-
gados con ese propósito, ¿qué estamos
haciendo cuando no aceptamos ese
propósito, pero anhelamos los dones, y
oramos por ellos, y los recibimos –esos
dones que cumplen el propósito ? ¿Qué
estamos haciendo en realidad?

“Para perfección de los santos, para la
obra del ministerio, para edificación del
cuerpo de Cristo; HASTA” –dados con
un objeto; otorgados con un propósito,
con un propósito bien marcado y defini-
do, y HASTA que se cumpla ese propósi-
to. Se da “para perfección de los santos”,
y se da “HASTA QUE TODOS
LLEGUEMOS a la unidad de la fe y del
conocimiento del Hijo de Dios, a un

VARÓN PERFECTO, a la medida de la
edad de la PLENITUD DE CRISTO”.

La perfección es, pues, el único objeti-
vo. La norma de Dios es la única norma.
“Sed, pues, vosotros perfectos, como
vuestro Padre que está en los cielos es
perfecto”. No podemos medirlo; ni lo-
grarlo, si nos fuese dado hacerlo por no-
sotros mismos. Es el propósito de la
creación del hombre, y cuando ese obje-
tivo se frustró por el pecado, Él lo hizo
posible para todos, por la sangre de su
cruz, y lo asegura a todo creyente me-
diante los dones del Espíritu Santo.

Así, pregunto de nuevo, ¿por qué no
nos atendremos constantemente a la
perfección cristiana, sin conformarnos
con nada que sea menor que eso?

El versículo 24 de la carta de Judas se
relaciona directamente con lo que hemos
dicho y leído: “A aquel, pues, que es po-
deroso para guardaros sin caída, y pre-
sentaros delante de su gloria irrepren-
sibles, con grande alegría. Al Dios solo
sabio, nuestro Salvador, sea gloria y
magnificencia, imperio y potencia, ahora
y en todos los siglos. Amén”.

“Nos escogió en Él antes de la funda-
ción del mundo para que fuésemos san-
tos y sin mancha delante de Él en
amor”. 215 Mediante la cruz, lo hizo posi-
ble para toda alma, a pesar de que el pe-
cado nos había hecho perder toda posibi-
lidad. Mediante la cruz, compró el dere-
cho de “haceros santos, sin mancha e
irreprensibles ante Él”. 216 El derecho a
hacer tal cosa le corresponde exclusiva-
mente a Él. Vosotros y yo no poseemos
ese derecho, suponiendo que estuviese a
nuestro alcance el ejercerlo. No podemos
realizarlo. Tras haberlo perdido, nada
fuera de la cruz del Calvario lo puede
restaurar. Y nadie puede  pagar el precio
del Calvario, excepto Aquel que efecti-
vamente lo pagó. Por lo tanto, el derecho

215 Efe. 1:4.
216 Col. 1:22 ( N. T. Interlineal : presentaros santos…).



89

es exclusivamente suyo, en virtud de esa
cruz. Ningún otro que no haya sufrido la
cruz literal del Calvario, puede tener
ningún derecho de asumir el cumpli-
miento de esa obra. Sólo Él sufrió la
cruz: sólo a Él pertenece la obra. Y per-
manece la palabra: Él “es poderoso”. “Es
poderoso para… presentaros delante de
su gloria irreprensibles”. 217 El que fue
poderoso para sufrir la cruz, es poderoso
para cumplir todo lo que la cruz hizo po-
sible. Así pues, Cristo “es poderoso pa-
ra… presentaros delante de su gloria
irreprensibles, con grande alegría”.
¿CUÁNDO? Interesante pregunta.
¿Cuándo?

[Voces: ‘Ahora’]
Precisamente. Él es el mismo ayer,

hoy, y por los siglos. Es tan poderoso
ahora, como lo fue entonces, o como lo
haya sido siempre.

Pero manténgase presente que sólo
por el camino de la cruz nos es dado a
vosotros o a mí, ahora y siempre. Estu-
diemos la Palabra, a fin de comprobarlo.
Leamos Romanos 5:21, y luego echemos
un vistazo al capítulo seis, ya que trata
del mismo asunto. Los dos últimos versí-
culos de Romanos 5 dicen: “La ley empe-
ro entró para que el pecado creciese;
mas cuando el pecado creció, sobrepujó
la gracia; para que, de la manera que el
pecado reinó para muerte, así también
la gracia reine por la justicia, para vida
eterna por Jesucristo Señor nuestro”.

Ahora detengámonos en la compara-
ción, o más bien el contraste –ya que es
una comparación que viene a resultar en
un marcado contraste– entre “de la ma-
nera que” y “así también”: “De la manera
que el pecado reinó para muerte”. Sabéis
cómo reinó el pecado. Todos los presen-
tes conocemos la forma en la que el pe-
cado reinó. Algunos pueden estar cono-
ciéndolo incluso ahora. Cuando el peca-
do reinaba, el reino era absoluto, de

217 Judas 24.

forma que era más fácil hacer lo malo
que lo bueno. Queríamos hacer el bien;
pero “no hago el bien que quiero; mas el
mal que no quiero, éste hago”
(Rom. 7:19). Ese es el reino del pecado.
Así, cuando reinaba el pecado, era más
fácil hacer el mal que hacer el bien.

“Así también  la gracia reine por la jus-
ticia”. Cuando la gracia reina, es más
fácil hacer lo bueno que hacer lo malo.
Esa es la comparación. Observad: De la
manera que  el pecado reinó, así también
reina la gracia. Cuando el pecado rein-
aba, lo hacia contra la gracia; neutraliza-
ba todo el poder de la gracia que Dios
había dado; pero al ser quebrantado el
poder del pecado, y reinar la gracia, en-
tonces la gracia reina contra el pecado, y
neutraliza todo el poder de éste. Así, es
tan literalmente cierto que bajo el reino
de la gracia es más fácil hacer el bien que
el mal, como lo es que bajo el reino del
pecado sucedía a la inversa.

Así pues, el camino queda despejado,
¿no os parece? Caminemos pues por él.
“Para que, de la manera que el pecado
reinó para muerte, así también la gracia
reine por la justicia, para vida eterna por
Jesucristo Señor nuestro. ¿Pues qué di-
remos? ¿Perseveraremos en pecado para
que la gracia crezca?”

[Voces: ‘Dios no lo permita’] 218

Decís, ‘Dios no lo permita’. Está bien:
No lo permita. Dios ha puesto su barre-
ra, y vosotros subrayáis la negativa a
perseverar en pecado para que la gracia
crezca. Pero, ¿acaso no ha puesto Dios su
barrera contra el pecar, en toda forma ?
¿Subrayáis eso? ¿Os atenéis a la barrera
que Dios ha puesto en el sentido de que
no tenéis absolutamente por qué pecar,
bajo el reino de la gracia?

[Voces: ‘Sí’]
Entonces ¿acaso no es su designio que

seamos guardados de pecar? Puesto que

218 (N. del T.) : Así traduce King James Rom. 6:2 (¡De ninguna
manera!).



90

sabemos que ese es su propósito, pode-
mos esperarlo confiadamente. Si no lo
esperamos, jamás tendrá lugar.

Así pues, el primer versículo del capí-
tulo seis de Romanos enseña que es el
plan de Dios que seamos guardados de
pecar, ¿no es así?

¿Qué dice el segundo versículo?: “Los
que somos muertos al pecado, ¿cómo vi-
viremos aún en él?”. ¿Qué significa este
versículo? Que de ninguna manera con-
tinuaremos en pecado. Si hay muerte,
tendrá que haber un funeral. Enterrados
con Él por el bautismo, en la muerte, y
resucitados para andar en novedad de
vida. “Sabiendo esto , que nuestro viejo
hombre juntamente fue crucificado con
Él, para que el cuerpo del pecado sea
deshecho, a fin de que no sirvamos más
al pecado”. 219 Aquí está expuesto ante
nosotros el camino, y es el camino de la
cruz.

Ahora, notad en el texto tres cosas:
Sabiendo esto, que nuestro viejo hombre
juntamente fue crucificado con Él. ¿Y
con qué objeto? “a fin de que no sirva-
mos más al pecado”. A menos que el
cuerpo del pecado sea destruido, servi-
remos al pecado. A menos que el viejo
hombre sea crucificado, el cuerpo de pe-
cado no es destruido. Por lo tanto, el ca-
mino para ser guardado de pecar es el de
la crucifixión y destrucción.

La única cuestión que tenemos que re-
solver es pues, la siguiente: ¿Preferiré
ser crucificado y destruido, antes que pe-
car? Si decides por siempre que estás
dispuesto ahora mismo a afrontar la cru-
cifixión y la destrucción, antes que pecar,
no pecarás nunca. “Crucificado con Él,
para que el cuerpo del pecado sea des-
hecho, a fin de que no sirvamos más al
pecado”. Por lo tanto, la liberación de ser
siervos del pecado viene solamente me-
diante crucifixión y destrucción. ¿Ele-
girás el pecado, o elegirás crucifixión y

219 Rom. 6:6.

destrucción? ¿Elegirás destrucción, y es-
caparás así al pecado? ¿o bien elegirás el
pecado, y con él la destrucción? He ahí la
cuestión. No existe otra alternativa.
Quien mira de evadir, de escaparse de la
destrucción, la encontrará seguramente.
Quien elige la destrucción, escapará de la
destrucción. 220

Bien, pues el camino de la destrucción
por la cruz de Cristo, es el camino de la
salvación. Jesucristo fue a la destrucción
en la cruz, para salvarnos a ti y a mí.
Traernos salvación a ti y a mí, costó la
destrucción del Hijo de Dios en la cruz.
¿Consentiremos en la destrucción, para
tener la salvación? Todo aquel que lo de-
cida con firmeza, y se aferre a ello como
a un vínculo permanente –que se preste
a la destrucción a cambio de salvación,
en cada instante de su vida–, no perderá
nunca la salvación.

Pero aquí es donde viene el problema.
La destrucción no es nada gratificante;
no es fácil. No es fácil para el viejo hom-
bre. No apetece de forma natural ser
destruido; pero para aquel que lo expe-
rimenta, es fácil. Es fácil cuando se hace,
y es fácil continuar por siempre, una vez
se experimenta.

Ahora, ¿en qué momento debemos
experimentarlo? ¿Cuándo es que nos
presenta delante de su gloria irreprensi-
bles? –Ahora: y el único camino es el de
la destrucción. Ahora  es el momento de
elegir la destrucción. Ahora es el mo-
mento de entregarte por siempre a la
destrucción. Pero si me retengo, si es-
quivo la destrucción, ¿de qué me estoy
en realidad privando? –De la salvación.
“Sabiendo esto, que nuestro viejo hom-
bre juntamente fue crucificado con Él,
para que el cuerpo del pecado sea des-
hecho, a fin de que no sirvamos más al
pecado”.

Si debo, pues, enfrentar alguna expe-
riencia que me presione de tal modo que

220 (N. del T.) : Ver Mat. 16:25; 10:39. Luc. 17:33.



91

parece significar la destrucción, eso será
bueno; ya que destrucción es precisa-
mente lo que elegí, a fin de dejar de ser-
vir al pecado. Una entrega tal trae la afa-
bilidad cristiana a la vida, ya que el gozo,
la paz duradera y la satisfacción de ser
guardado de pecar, bien valen la pena,
aun al precio de toda la destrucción que
pueda jamás sobrevenirnos. No es de
ninguna manera un intercambio desfa-
vorable, sino el más grandioso que jamás
se haya ofrecido al hombre.

Crucifixión y destrucción, para no ser-
vir más al pecado, –ahí está, por lo tanto,
el camino a la perfección cristiana. ¿Por
qué?
–“Porque el que es muerto, justificado es
del pecado” (Rom. 6:7). A Dios sean da-
das gracias, aquel que es muerto, es libe-
rado del pecado. Entonces, la única cues-
tión que puede surgir en vuestra vida o
la mía, es ¿estoy yo muerto? Y si no
estándolo, sucede algo que cumpla tal
cosa, la única consecuencia es la libera-
ción del pecado; y eso vale sobradamen-
te lo que cuesta.

Vayamos al siguiente versículo: “Y si
morimos con Cristo, creemos que tam-
bién viviremos con Él”. El primer versí-
culo implica que seremos libres de peca-
do. El segundo implica lo mismo que el
primero. El sexto dice: para que no sir-
vamos más al pecado; el séptimo dice
que el que es muerto, es liberado de pe-
cado; el octavo, que si somos muertos
con Cristo, viviremos también con Él.
¿Dónde vive Él, en justicia o en pecado?

Voces: [‘En justicia’]
Cierto. Por lo tanto, es evidente que

los versículos primero, segundo, sexto,
séptimo y octavo del capítulo seis de
Romanos, implican que seremos guar-
dados de pecar.

¿Qué hay en cuanto al versículo nove-
no? “Sabiendo que Cristo, habiendo re-
sucitado de entre los muertos, ya no
muere: la muerte ya no se enseñoreará

más de Él”. ¿Cómo fue que la muerte
pudo tener entonces dominio sobre Él? –
A causa del pecado. No el suyo, sino el
nuestro; ya que “al que no conoció peca-
do, hizo pecado por nosotros”. 221 Pero la
muerte no tiene ya más dominio sobre
Él. Ganó la victoria sobre el pecado, y
sobre todas las consecuencias de éste por
siempre. Entonces, ¿qué nos dice ese
versículo a vosotros y a mí?
–Que somos resucitados con Él. “Porque
el haber muerto, al pecado murió una
vez; mas el vivir, a Dios vive”. Así, tanto
el noveno como el décimo versículos im-
plican también que seremos guardados
de pecar.

El undécimo: “Así también vosotros,
pensad que de cierto estáis muertos al
pecado, mas vivos a Dios en Cristo Jesús
Señor nuestro. No reine, pues, el pecado
en vuestro cuerpo mortal, para que le
obedezcáis en sus concupiscencias”. La
implicación, una vez más, es que no pe-
caremos.

“Ni tampoco presentéis vuestros
miembros al pecado por instrumentos de
iniquidad; antes presentaos a Dios como
vivos de los muertos, y vuestros miem-
bros a Dios por instrumentos de justicia.
Porque el pecado no se enseñoreará de
vosotros; pues no estáis bajo la ley, sino
bajo la gracia”. El reino de la gracia eleva
las almas por encima del pecado, las
mantiene allí, reina contra el poder del
pecado, y libra al alma de pecar.

“¿Pues qué? ¿Pecaremos, porque no
estamos bajo de la ley, sino bajo de la
gracia? En ninguna manera ”. Así, desde
el primero al decimocuarto versículos
del capítulo sexto de Romanos, se predi-
ca una y otra vez liberación del pecado y
de pecar. Eso es ya muchísimo, pero to-
davía hay más. “Vamos adelante a la per-
fección ”. 222

221 2 Cor. 5:21.
222 Heb. 6:1.



92

“¿No sabéis que a quien os prestáis
vosotros mismos por siervos para obede-
cerle, sois siervos de aquel a quien obe-
decéis, o del pecado para muerte, o de la
obediencia para justicia?”. Librados del
poder del pecado, ¿a quién os entregas-
teis? –A Dios; por lo tanto, sois sus sier-
vos, puestos en libertad para el servicio
de la justicia. No es el propósito de Dios
que guardarnos de pecar resulte en una
vida vacía, su propósito es el de un servi-
cio activo e inteligente por nuestra parte,
y que la justicia sea el único resultado.
Ser liberado del pecado, y ser guardado
de pecar, es algo grande y sublime; lo
mismo cabe decir de ser hecho siervo de
la justicia, de manera que nuestro servi-
cio sea para justicia.

Por lo tanto, que toda alma se haga
eco de las palabras: “Empero gracias a
Dios, que aunque fuisteis siervos del pe-
cado, habéis obedecido de corazón a
aquella forma de doctrina a la cual sois
entregados; y libertados del pecado,
SOIS HECHOS SIERVOS DE LA
JUSTICIA”. ¡Gracias a Dios por ello! Él
dice que lo sois, y si es Él quien lo dice,
ciertamente lo sois. Dadle gracias por
ello. Agradecedle por ser liberados del
pecado; y agradeced al Señor porque sois
siervos de la justicia. Él os ha hecho tal
cosa; ya que así lo declara.

Pero todo no acaba aún ahí: “Humana
cosa digo, por la flaqueza de vuestra car-
ne: que como para iniquidad presentas-
teis vuestros miembros a servir a la in-
mundicia y a la iniquidad, así ahora para
santidad presentéis vuestros miembros a
servir a la justicia. Porque cuando fuis-
teis siervos del pecado, erais libres acer-
ca de la justicia”. El Señor se refiere aquí
a vuestra experiencia y la mía. “Cuando
fuisteis siervos del pecado, erais libres
acerca de la justicia”. Sabéis que así es.
Oíd el complemento de lo anterior:
“¿Qué fruto, pues teníais de aquellas co-
sas de las cuales ahora os avergonzáis?

Porque el fin de ellas es muerte. Mas
ahora , librados del pecado, y hechos
siervos de Dios, tenéis por vuestro fruto
la SANTIFICACIÓN, y por fin la VIDA
ETERNA”.

No somos siervos del pecado, libera-
dos de la justicia; sino que somos siervos
de la justicia, liberados del pecado.
Mientras considero estas cosas, y
habiendo el Señor saciado mi alma con
todo ello, acude a mi mente una expre-
sión de Milton, que describe los cantos
de los ángeles como “dulzura contenida
en melodía sostenida”. Ese capítulo seis
de Romanos es una de esas notas de dul-
zura contenida en melodía sostenida.

Comienza con la liberación del peca-
do: algo grande. A continuación, libera-
ción de pecar: extraordinario. Después,
siervos de la justicia: maravilloso. Luego,
santidad: sublime. Y sobre todo ello, fi-
nalmente, vida eterna. ¿No os parece que
son notas –en este caso del Señor– de
dulzura contenida en melodía sostenida?
Oh, recíbelas, permanece en ellas, ab-
sorbe esas dulces notas, y permite que
resuenen en tu ser día y noche: hacen
bien al alma.

Y ese es el camino a la perfección cris-
tiana. Es el camino de la crucifixión, para
destrucción del cuerpo de pecado, para
liberación de pecar, para servir a la justi-
cia, a la santidad, a la perfección en Je-
sucristo, por el Espíritu Santo, para vida
eterna.

Volvamos de nuevo a la afirmación de
que los dones son para la perfección de
los santos, “hasta que todos lleguemos a
la unidad de la fe y del conocimiento del
Hijo de Dios, a un varón perfecto, a la
medida de la edad de la plenitud de Cris-
to”. 223 Ahí está el modelo. El camino por
el que Cristo vino a este mundo de peca-
do, y en carne pecaminosa –vuestra car-
ne y la mía, con la carga de los pecados
del mundo–, el camino por el que Él vi-

223 Efe. 4:12,13.



93

no, en perfección y para perfección, es el
camino que expone ante nosotros.

Fue nacido del Espíritu Santo. En
otras palabras, fue nacido de nuevo. Vi-
no del cielo, el unigénito Hijo de Dios, 224

a la tierra, y nació de nuevo. Pero todo,
en la obra de Cristo, guarda un patrón
inverso al nuestro: Él, quien no conoció
pecado, fue hecho pecado, a fin de que
nosotros pudiésemos ser hechos justicia
de Dios en Él. El, el que es, el que vive, el
príncipe y autor de la vida, murió para
que podamos vivir. Aquel cuyas salidas
son desde el principio, desde los días del
siglo, 225 el Primogénito 226 de Dios, nació
de nuevo, para que nosotros pudiésemos
nacer de nuevo.

Si Jesucristo nunca hubiese nacido de
nuevo, ¿podríamos haberlo hecho voso-
tros y yo? –No. Pero Él nació de nuevo,
del mundo de justicia al mundo de peca-
do; a fin de que nosotros pudiésemos
nacer de nuevo, del mundo de pecado al
de la justicia. Nació de nuevo, y fue
hecho participante de la naturaleza
humana, para que pudiésemos nacer de
nuevo y ser así participantes de la natu-
raleza divina. 227 Nació de nuevo, a la tie-
rra, al pecado y al hombre, para que po-
damos ser nacidos de nuevo al cielo, a la
justicia y a Dios.

El hermano Covert ha dicho que nos
convierte en una familia. Ciertamente
nos hermana, y Él no se avergüenza de
llamarnos hermanos suyos. 228

Así pues, Él nació nuevamente del
Espíritu Santo; porque está escrito que
fue dicho a María: “El Espíritu Santo
vendrá sobre ti, y la virtud del Altísimo
te hará sombra; por lo cual también lo
santo que nacerá, será llamado Hijo de
Dios”. 229

224 Juan 3:18.
225 Miq. 5:2.
226 Heb. 1:6.
227 2 Ped. 1:4.
228 Heb. 2:11.
229 Luc. 1:35.

Jesús, nacido del Espíritu Santo, naci-
do de nuevo, creció “en sabiduría, y en
edad” hasta la plenitud de la vida y el
carácter en el mundo, llegando hasta el
punto de poder decir a Dios, “Yo te he
glorificado en la tierra: he acabado la
obra que me diste que hiciese”. 230 El de-
signio y plan de Dios en Él habían llega-
do a la perfección.

Jesús, nacido de nuevo, nacido del
Espíritu Santo, nacido de carne y de san-
gre, lo mismo que nosotros, el Coman-
dante de nuestra salvación, fue perfec-
cionado “mediante aflicciones”. Porque
“aunque era Hijo, por lo que padeció
aprendió la obediencia. Y perfeccionado,
vino a ser una fuente de eterna salvación
para todos los que le obedecen”
(Heb. 2:10; 5:8-9).

Jesús, pues, alcanzó la perfección en
carne humana, mediante sufrimientos;
ya que es en un mundo de sufrimientos
donde nosotros, en carne humana, de-
bemos alcanzarla.

Y aunque siempre estuvo creciendo,
fue perfecto en todo momento. ¿Com-
prendéis eso? Ahí es donde muchos con-
funden el concepto básico de la perfec-
ción cristiana –piensan que la medida
final es la única medida válida. Y es así
en el plan de Dios; pero la medida final
no se alcanza al principio. Vayamos
nuevamente al capítulo cuarto de Efe-
sios. Ahí se nos hace una sugerencia, en
cuanto a cómo alcanzar esa perfección, –
“la medida de la edad de la plenitud de
Cristo”. He leído el versículo decimoter-
cero; ahora relacionadlo con el 14 y 15:
“Que ya no seamos niños fluctuantes, y
llevados por doquiera de todo viento de
doctrina, por estratagema de hombres
que, para engañar, emplean con astucia
los artificios del error: Antes siguiendo la
verdad en amor, crezcamos en todas co-
sas en aquel que es la cabeza, a saber,
Cristo”. Por medio del crecimiento es

230 Juan 17:4.



94

como debe cumplirse en vosotros y en
mí; pero no puede existir crecimiento allí
donde falta la vida. Se trata de creci-
miento en conocimiento de Dios, en la
sabiduría de Dios, en su carácter, creci-
miento en  Dios; por lo tanto, puede so-
lamente darse por la vida de Dios. Pero
esa vida es implantada en el hombre en
el nuevo nacimiento. Nace de nuevo, na-
ce del Espíritu Santo; y la vida de Dios es
allí implantada, para que “crezcamos…
en Aquel”, ¿en cuántas cosas? “en todas
cosas”.

Recordáis que “el reino de los cielos es
semejante al hombre que siembra buena
simiente en su campo”. 231 “La simiente
es la palabra de Dios”. 232 Se hace la
siembra. Ésta crece día y noche, sin que
se sepa cómo. Ahora, esa semilla, ¿es
perfecta? –Sí: la hizo Dios. Comienza a
brotar. ¿Que diremos del brote?

[Congregación: ‘Igualmente perfecto’]
¿Seguro?
[Voces: ‘Sí’]
No es una espiga cargada de grano; no

es todavía un tallo erguido y fuerte; no es
más que un simple brote que aflora en la
superficie de la tierra. Pero ¿acaso no es
perfecto?

[Congregación: ‘Sí’]
De acuerdo con su ciclo de desarrollo,

es tan perfecto en ese momento, como lo
será al final, cuando haya llegado a la
maduración. ¿Lo comprendéis? No per-
mitáis que esa confusión continúe, ¡des-
echadla!

Cuando el brote asoma de la tierra, os
detenéis a admirarlo. Es merecedor de
ello. Tiene el encanto de la perfección. Es
un brote tan perfecto como el que más,
pero no es más que una simple hoja lan-
ceolada, que a duras penas se abrió ca-
mino hacia la superficie. Eso es todo
cuanto hay por el momento, pero es per-
fecto. Es perfecto porque es tal como lo

231 Mat. 13:24.
232 Luc. 8:11.

hizo Dios. Dios es el único que tiene algo
que ver con él. ¿Lo veis? Pues bien, voso-
tros y yo, nacidos de nuevo de esa buena
simiente que es la palabra de Dios –
nacidos de la palabra de Dios y del Espí-
ritu Santo, nacidos de la simiente perfec-
ta–, cuando esa simiente brota y crece, y
empieza a manifestarse en el hombre, se
ven las características de Cristo. Y ¿cómo
es Cristo? –Perfecto. Por lo tanto, ¿cómo
es el cristiano en ese momento?

[Congregación: ‘Perfecto’]
Si somos nacidos de nuevo por el po-

der de Jesucristo, y Dios mismo dirige la
obra, ¿cómo será lo que resultará? –Será
perfecto. En eso consiste la perfección
cristiana, en ese punto. Jesucristo os
presenta santos, irreprochables y libres
de culpa, ante el trono de Dios, en ese
punto.

Aquel brote empieza a crecer y se yer-
gue sobre el terreno; sale una nueva
hoja; salen dos más, cada una de ellas
tan hermosa como su gemela. La tercera
aparece también; ahora ya es un tallo, y
sigue creciendo. Presenta un aspecto
muy distinto al que tenía al principio.
Realmente diferente, pero no necesa-
riamente más perfecto que el primero.
Está más cerca de la perfección final,
más próximo al propósito último de
Dios; pero aún así, no por ello es más
perfecto en su estado actual que cuando
era un simple retoño surgiendo de la tie-
rra.

Con el tiempo, crece hasta su altura
definitiva. Se forma la espiga y aparece
la inflorescencia, añadiéndole aún más
belleza. Finalmente se llena de grano: es
la espiga en su plenitud. Perfecto. Y cada
grano no lo es menos. La obra, la obra de
Dios, está allí consumada. Ha sido per-
feccionada . Ha alcanzado la perfección,
de acuerdo con el designio que Dios tuvo
para ella al concebirla.

Eso es la perfección cristiana. Viene
por el crecimiento. Pero este puede so-



95

lamente producirse por la vida de Dios.
Y siendo la vida de Dios la única fuente
posible, solamente puede crecer de
acuerdo con el orden de Dios. Sólo Él
puede dirigir el crecimiento. Solamente
Él conoce el modelo a la perfección. Cris-
to es el modelo. Dios conoce perfecta-
mente el modelo, y puede hacernos cre-
cer en perfección de acuerdo con ese
modelo. Eso es así porque en ese creci-
miento hay el mismo poder y la misma
vida que hay en el modelo original, Jesu-
cristo.

De igual forma que Jesús comenzó, al
nacer, como un niñito en carne humana,
para crecer después hasta acabar la obra
que Dios le había asignado; así nosotros,
nacidos de nuevo, creciendo en Él en to-
das cosas, llegamos ahora al día en el
que, lo mismo que Él, diremos en toda
justicia, “te he glorificado en la tierra: he
acabado la obra que me diste que hicie-
se”. Porque la Biblia dice que “en los días
de la voz del séptimo ángel, cuando él
comenzare a tocar la trompeta, el miste-
rio de Dios será consumado”. 233 Hoy es
ese día. Se nos ha dado ese misterio a fin
de que lo demos al mundo. Tiene que ser
consumado para el mundo, y ha de ser
consumado en  aquellos que lo poseen.

Pero ¿cuál es el misterio de Dios? –
“Cristo en vosotros, la esperanza de glo-
ria”. 234 “Dios… manifestado en carne”. 235

Luego en esos días, el misterio debe ser
consumado en los ciento cuarenta y cua-
tro mil. La obra de Dios en carne huma-
na, Dios manifestándose en carne
humana –en ti y en mí– tiene que llegar
a su consumación. Hemos de ser perfec-
cionados en Jesucristo. Mediante el
Espíritu hemos de llegar a ser un hom-
bre perfecto, a la medida de la estatura
de la plenitud de Cristo.

¿Qué os parece? ¿Vale la pena? ¿No es
acaso el camino del Señor un buen ca-
233 Apoc. 10:7.
234 Col. 1:27.
235 1 Tim. 3:16.

mino hacia la perfección? Oh, entonces,
“dejando la palabra del comienzo en la
doctrina de Cristo, VAMOS ADELANTE
A LA PERFECCIÓN; no echando otra
vez el fundamento del arrepentimiento
de obras muertas, y de la fe en Dios, de
la doctrina de bautismos, y de la imposi-
ción de manos, y de la resurrección de
los muertos, y del juicio eterno”. 236 Él
nos libró del fundamento inestable que
teníamos mientras estábamos en peca-
do. Que no haya otro fundamento que no
sea el servicio a la justicia para santidad,
y finalmente, la vida eterna.

Toda alma que afronte el juicio, y se
mantenga en presencia del juicio, en-
tregándose a sí mismo a la crucifixión y a
la destrucción, encontrará en ello el
cumplimiento, según el camino de Dios.
Y además lo encontrará en el corto per-
íodo en el que Él ha prometido condu-
cirnos a la justicia.

Así pues, se trata únicamente de Dios,
de la estimación que Él hace, de su nor-
ma. Cristo es el modelo, suya la obra en
todas las cosas, en todo lugar y por
siempre. Por lo tanto, tened buen ánimo.
Sea Cristo el primero, el último y el todo
en todos, en todo tiempo.

Review and Herald,
18 y 25 Julio; 1 Agosto, 1899.

236 Heb. 6:1-2.





97

“La comprensión de lo
que la Escritura quiere
decir, cuando nos urge

a la necesidad de
cultivar la fe, es más
esencial que cualquier
otro conocimiento a
nuestro alcance”.

Ellen White

www.libros1888.com


	26 La perfección cristiana

