
53

o
A. T. Jones

El incrédulo Israel, careciendo de la
justicia que es por la fe, y por lo tanto, no
apreciando el gran sacrificio que hizo el
Padre celestial, buscaba la justicia en vir-
tud de ofrecerse a sí mismo, y en virtud
del mérito de presentar tal ofrenda.

Se llegó así a pervertir cada fase del
servicio, y todo lo que Dios había insti-
tuido como un medio de expresar la fe
viviente, aquello que carecería de todo
significado de no ser por la presencia y el
poder de Cristo mismo en la vida. Y no
solamente eso. No encontrando la paz y
el gozo de una justicia satisfecha en nada
de lo anterior, acumuló sobre eso lo que
el Señor había establecido con otro
propósito, pero que ellos pervirtieron
según designios de su propia invención –
añadieron a esas cosas diez mil tradicio-
nes, ordenanzas y distinciones capricho-
sas de su propia imaginación–, y todo,
todo, con la vana esperanza de alcanzar
la justicia. Los rabinos enseñaban lo que
prácticamente viene a ser una confesión
de desesperación: “Si una persona pu-
diese por un solo día guardar toda la ley,
sin ofender en ningún punto… Incluso si
pudiese guardar ese punto de la ley que
tiene que ver con la debida observancia
del sábado, entonces terminarían los
problemas de Israel, y el Mesías vendría
por fin” (Farrar, Life and Work of St.
Paul, p. 37. Ver también p. 36 y 83).
¿Qué podría describir el frío formalismo
más adecuadamente que eso? Sin em-
bargo, a pesar de esa reconocida caren-
cia en sus vidas, se atribuían aún el
mérito suficiente como para tenerse por
mucho mejores que los demás, quienes

resultaban no ser mejores que los perros,
al ser comparados con ellos.

No sucede tal cosa con quienes son te-
nidos por justos por el Señor, sobre una
libre profesión de fe, ya que cuando el
Señor tiene a un hombre por justo, este
es realmente justo ante Dios, y por eso
mismo es separado de entre todos los del
mundo. Pero eso no sucede en virtud de
ninguna excelencia en él mismo, ni por
un “mérito” en nada de lo que haya
hecho. Es exclusivamente por la excelen-
cia del Señor, y por lo que Él ha hecho. Y
la persona que disfruta de tal situación
sabe que por él mismo no es mejor que
ningún otro, sino que a la luz de la justi-
cia de Dios que le es impartida gratuita-
mente, él, en la humildad de la verdade-
ra fe, está pronto a estimar a los demás
como mejores que él (Fil. 2:3).

Esa atribución de gran crédito por lo
que ellos mismos habían hecho, así co-
mo el tenerse por mejores que todos los
demás, basado en el mérito de sus reali-
zaciones, los condujo directamente a la
propia justicia farisaica. Se creían tan
superiores a cualquier otro pueblo, que
ni siquiera había base posible para la
comparación. Les parecía una revolución
absolutamente descabellada la predica-
ción de la verdad de que “no hay acep-
ción de personas para con Dios”. 113

Y ¿qué hay de la realidad cotidiana de
un pueblo tal, durante todo ese tiempo?
–Oh, solamente una vida de injusticia y
opresión, malicia y envidia, disensión y
fingimiento, calumnia y habladuría,
hipocresía y vileza; enorgulleciéndose de

113 Rom. 2:11.

13…al formalismo (I)



54

su alta estima por la ley de Dios, y des-
honrando a Dios con infracción de la
ley; 114 con los corazones llenos de homi-
cidios, maquinando para derramar la
sangre de Uno de sus hermanos, mien-
tras que se negaban a cruzar el pretorio,
¡“por no ser contaminados”!115 Defenso-
res rigurosos del sábado, pero pasando
todo el día espiando traidoramente, y
conspirando para asesinar.

Lo que Dios pensaba –y piensa aún–
de todo eso, se muestra claramente, a
efectos de lo que nos interesa ahora, en
dos cortos pasajes de la Escritura. He
aquí su palabra a Israel –las diez tribus–
estando todavía en “tiempo aceptable”:
“Aborrecí, abominé vuestras solemnida-
des, y no me darán buen olor vuestras
asambleas. Y si me ofreciereis holocaus-
tos y vuestros presentes, no los recibiré;
ni miraré a los pacíficos de vuestros en-
gordados. Quita de mí la multitud de tus
cantares, que no escucharé las salmo-
dias de tus instrumentos. Antes corra el
juicio como las aguas, y la justicia como
impetuoso arroyo” (Amós 5:21-24).

Y a Judá, aproximadamente en la
misma época, dirigió palabras similares:

“Príncipes de Sodoma, oíd la palabra
de Jehová; escuchad la ley de nuestro
Dios, pueblo de Gomorra. ¿Para qué a
mí, dice Jehová, la multitud de vuestros
sacrificios? Harto estoy de holocaustos
de carneros, y de sebo de animales grue-
sos: no quiero sangre de bueyes, ni de
ovejas, ni de machos cabríos. ¿Quién
demandó esto de vuestras manos, cuan-
do vinieseis a presentaros delante de mí,
para hollar mis atrios? No me traigáis
más vano presente: el perfume me es
abominación: luna nueva y sábado, el
convocar asambleas, no las puedo sufrir:
son iniquidad vuestras solemnidades.
Vuestras lunas nuevas y vuestras solem-
nidades tienen aborrecida mi alma: me

114 Rom. 2:23.
115 Juan 18:28.

son gravosas; cansado estoy de llevarlas.
Cuando extendiereis vuestras manos, yo
esconderé de vosotros mis ojos: asimis-
mo cuando multiplicareis la oración, yo
no oiré: llenas están de sangre vuestras
manos. Lavad, limpiaos; quitad la ini-
quidad de vuestras obras de ante mis
ojos; dejad de hacer lo malo: Aprended a
hacer bien; buscad juicio, restituid al
agraviado, oíd en derecho al huérfano,
amparad a la viuda. Venid luego, dirá
Jehová, y estemos a cuenta: si vuestros
pecados fueren como la grana, como la
nieve serán emblanquecidos: si fueren
rojos como el carmesí, vendrán a ser
como blanca lana” (Isa. 1:10-18).

El mismo Señor había establecido esos
días de fiesta y esas solemnes asambleas,
ofrendas ardientes, ofrendas de sacrifi-
cios animales y sacrificios pacíficos; pero
ahora dice que las aborrece y que no las
aceptará. Los suaves cantos, ejecutados
por corales bien adiestradas y acompa-
ñadas de instrumentos musicales en
pomposa exhibición, todo aquello que
ellos tenían por delicada música , para
Dios se había convertido en ruido, y no
deseaba oírlo más.

Nunca había establecido ni un solo día
de fiesta, asamblea solemne, sacrificio,
ofrenda o canto, para un propósito como
el que le estaban dando. Los había seña-
lado como el medio de expresar, en acti-
tud de adoración, la fe viviente por la
cual el Señor mismo moraría en el co-
razón y obraría justicia en la vida, de
forma que pudiesen oír con derecho al
huérfano y amparar a la viuda; entonces
el juicio podría  correr como las aguas, y
la justicia como impetuoso arroyo.

Los cantos elegantes y refinados, si
son entonados en clave de exhibición
vana, no son mas que ruido; mientras
que la sencilla expresión, “Padre nues-
tro”, brotando de un corazón tocado por
el poder de la fe viviente y genuina,
“pronunciada con sinceridad por labios



55

humanos, es música”116 que llega a nues-
tro Padre celestial, quien “ha inclinado a
mí su oído” (Sal. 116:2), y trae la divina
bendición y fortaleza al alma.

Con ese fin, y no otro, fueron estable-
cidas esas cosas; y jamás con la hueca
pretensión de que el formalismo mortal
116 Review and Herald , 11 Septiembre 1894 (Tambié n
FCE: 309).

instalado en la iniquidad de un corazón
carnal, produjese la respuesta de justi-
cia. Nada la produciría, excepto el lava-
cro de los pecados por la sangre del Cor-
dero de Dios, y la purificación del co-
razón por la fe viviente; sólo eso podría
hacer aceptables ante Dios todas aque-
llas cosas que Él mismo estableció.

Bible Echo, 28 Enero 1895

Amós 5:21-24

“Quita de mí la
multitud de tus
cantares, que no
escucharé las
salmo- dias de tus
instrumentos.
Antes corra el
juicio como las aguas, y la justicia
como impetuoso arroyo”


	13 No …al formalismo  (I)

