

# 2025 4Trim Lecciones de Josué acerca de la Fe Lección 2 Sorprendidos por la gracia

por Eve Knight

## SÁBADO

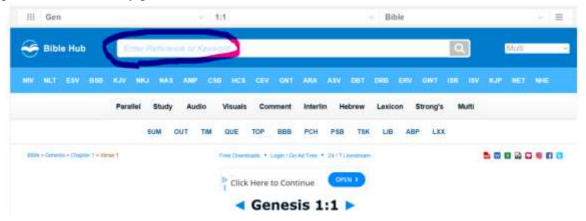
Al final de la lección del sábado, dice:

Esta semana, exploraremos dos de las historias más fascinantes del libro de Josué y descubriremos su relevancia para nuestra fe hoy. La gracia de Dios tiene infinitas posibilidades para sorprendernos.

Estoy de acuerdo en que, efectivamente, la gracia de Dios puede sorprendernos. Pero ¿qué es? Es una palabra que usamos mucho, pero ¿qué es la gracia de Dios? ¿Sabes cuál es la definición más común? Normalmente, oigo la respuesta: "favor inmerecido". ¿Qué opinas de esa definición? ¿Suena eso a que la gracia es simplemente una actitud de Dios hacia las personas? ¿Es una definición bíblica? ¿Cómo descubrimos cuál es la definición bíblica? Dejamos que la Biblia la defina. ¿Y cómo lo hacemos? Bueno, un buen comienzo es consultar el idioma original, y lo hacemos usando un léxico. El que uso con más frecuencia se encuentra en biblehub.com. Al llegar a ese sitio, ves algo como esto:



Seguí adelante y resalté dónde haría clic para ver el Léxico. Una vez que haga clic en eso, verá una pantalla como esta, y por defecto es Génesis 1:1.



Puedes ver dónde marqué con un círculo, sería donde pondrías una referencia o una palabra clave. En este caso, ya que estamos viendo la palabra gracia, eso es lo que escribí en ese cuadro de búsqueda. Si ya tuviera una lista de lugares donde se encontró la palabra, podría comenzar con un texto específico. En la pantalla de resultados, hice clic en la opción superior que decía: "Griego de Strong: 5485. χάρις (charis) - gracia, bondad". La siguiente pantalla me da las formas en que se traduce la palabra, proporciona alguna explicación y definición, y también a la derecha, debajo de "Concordancia del inglés", proporciona el comienzo de una lista de textos donde se usa la palabra.

## **◆ 5485.** charis **▶**

## Resumen léxico

charis: Gracia, favor, bondad, bendición

Palabra original: χάρις

Parte del discurso: Sustantivo, Femenino

Transliteración: charis
Pronunciación: khar'-ece
Ortografía fonética: (khar'-ece)

RV: aceptable, beneficio, favor, regalo, gracia(-ioso), alegría, liberalidad, placer,

gracias(-s, -digno)

NASB: gracia, favor, gracias, crédito, obra

amable, agradecer, gracioso

Origen de la palabra: [de G5463 (χαίρω - regocijarse)]

- 1. gracia (como gratificante), de manera o acto
- 2. (especialmente) la influencia divina sobre el corazón y su reflejo en la vida

## Concordancia del inglés

Lucas 1:30 N-AFS

GRK: porque has hallado favor ante

Dios.

NAS: porque has hallado favor

ante Dios.

RVR: porque has hallado favor

ante Dios.

INT: has hallado ciertamente favor

ante

Lucas 2:40 N-NFS

GRK: sabiduría y **la gracia** de Dios

NAS: en sabiduría; y la gracia de

Dios

RV: con sabiduría: y la gracia de

Dios fue

INT: con sabiduría y [la] gracia de

Dios fue

Si te desplazas hasta el final de esa lista, verás que la palabra se usa <u>157 veces en el Nuevo</u> Testamento.

Hoy, antes de entrar en la lección, vamos a proceder a través de este estudio de palabras. Ahora, para ser claros, no tenemos tiempo para repasar los 157 versículos. Entonces, lo he reducido a un número

más manejable de textos para revisar. Si desea hacer un estudio completo, puede seguir los pasos que acabo de seguir (y que estarán todos en las notas) y revisar los 157.

Comenzaremos desafiando lo que llamo la definición "común" de la que hablamos anteriormente. Veamos Lucas 2:40 (NVI):

El niño crecía y se fortalecía; progresaba en sabiduría, y la gracia de Dios lo acompañaba.

¿Quién es el niño en este versículo? Jesús. ¿Qué sugiere "la gracia de Dios estaba sobre él" acerca de la *naturaleza* ¿De gracia? Si la gracia fuera solo "favor inmerecido", ¿tendría sentido este versículo? ¿Por qué / por qué no?

De todas las personas en la tierra, Jesús era el que "merecería" algo, ¿verdad? Entonces, ahí mismo, la definición "común" tiene un problema. Vayamos a otro versículo:

Jesús siguió creciendo en sabiduría y estatura, y cada vez más gozaba del **favor** de Dios y de toda la gente. Lucas 2:52 (NVI)

Nótese que en este versículo, nuestra palabra, *charis* se traduce como favor. ¿Qué nos dice este versículo acerca de la gracia? Es algo en lo que puedes crecer, ¿verdad? No es estático. Jesús creció en gracia, de la misma manera que creció en sabiduría y altura. Veamos otros versículos:

(Jn 1:14) Y el Verbo se hizo hombre y habitó entre nosotros. Y hemos contemplado su gloria, la gloria que corresponde al Hijo unigénito del Padre, lleno de gracia y de verdad.

(Jn 1:16) De su plenitud todos hemos recibido gracia sobre gracia,

(Jn 1:17) pues la ley fue dada por medio de Moisés, mientras que la gracia y la verdad nos han llegado por medio de Jesucristo.

¿Cómo vincula Juan la gracia a la persona/presencia de Jesús? Primero, que Jesús estaba lleno de gracia. Así que, de nuevo, la idea de que esto es algo "inmerecido" no encaja. Entonces, de esa plenitud de Jesús, también recibimos gracia. ¿Qué significa que " la gracia y la verdad nos han llegado por medio de Jesucristo"? Veamos el versículo un poco más de cerca usando el léxico.

Esto es parte de lo que vemos cuando escribo nuestra referencia (Juan 1:17) y miro la palabra "realizado" en el léxico:

| se dieron<br>cuenta | έγένετο<br>(egeneto) | 1096: surgir, suceder, convertirse | de una raíz primaria gen- |
|---------------------|----------------------|------------------------------------|---------------------------|

Si hacemos clic en el 1096 azul (este es el "Número de Strong" para la palabra griega), entonces vemos una definición más completa.

M. Vincent, « 1096 ( gínomai ) significa surgir/manifestarse, lo que implica movimiento o crecimiento » (en 2 Pedro 1:4). Por lo tanto, se usa para las acciones de Dios que emergen desde la eternidad y se manifiestan en el tiempo (espacio físico).

Entonces, ¿podría ser que lo que este versículo nos está diciendo es que la gracia y la verdad se hicieron más evidentes, en realidad se mostraron a través de Jesús? En la última parte del versículo, "Gracia sobre gracia", ¿suena eso como provisión, secuencia, estratificación o crecimiento? ¿Por qué?

Recordemos eso y veamos otro versículo:

La gracia sea con todos los que aman a nuestro Señor Jesucristo con amor imperecedero. Efesios 6:24 (NVI)

¿A quién está bendiciendo Pablo aquí, y qué implica eso acerca de *recibir* ¿gracia? Está pidiendo gracia solo para aquellos "que aman a nuestro Señor Jesucristo con un amor imperecedero ". Entonces, de acuerdo con esto, la gracia no es para todos, solo para aquellos que aman a Jesús. ¿Te sorprende eso? ¿Por qué? A medida que continuamos con nuestro estudio, tal vez podamos entender por qué la gracia solo se da al grupo que ama a Jesús.

Para nuestro próximo versículo, también incluyo algo del contexto.

- (Hch 11:20) Sin embargo, había entre ellos algunas personas de Chipre y de Cirene que, al llegar a Antioquía, comenzaron a hablarles también a los de habla griega, anunciándoles las buenas nuevas acerca del Señor Jesús.
- (Hch 11:21) El poder del Señor estaba con ellos, y un gran número creyó y se convirtió al Señor.
- (Hch 11:22) La noticia de estos sucesos llegó a oídos de la iglesia de Jerusalén, y mandaron a Bernabé a Antioquía.
- (Hch 11:23) Cuando él llegó y vio las evidencias de la gracia de Dios, se alegró y animó a todos a hacerse el firme propósito de permanecer fieles al Señor,
- (Hch 11:24) pues era un hombre bueno, lleno del Espíritu Santo y de fe. Un gran número de personas aceptó al Señor.

¿Qué notas acerca de nuestra palabra en este pasaje? Bernabé podía ver la gracia de Dios obrando. Hay algo notable, incluso visible, en la gracia. ¿Qué crees que hizo que Bernabé pudiera ver esto tan claramente? ¿Quizás porque él también había recibido la gracia?

#### Veamos otro versículo:

(Hch 4:33) Los apóstoles, a su vez, con gran poder seguían dando testimonio de la resurrección del Señor Jesús. La gracia de Dios se derramaba abundantemente sobre todos ellos,

(Hch 4:34) pues no había ningún necesitado en la comunidad. Quienes poseían casas o terrenos los vendían, llevaban el dinero de las ventas

(Hch 4:35) y lo entregaban a los apóstoles para que se distribuyera a cada uno según su necesidad. (NVI)

¿Qué nos dice este versículo acerca de dónde está obrando la gracia? Es algo que funciona dentro del creyente. En este relato, ¿cómo afecta la gracia a su comportamiento? Hizo que se centraran en los demás y todos se cuidaran unos a otros.

### Sigamos adelante:

(Hch 13:43) Cuando se disolvió la asamblea, muchos judíos y prosélitos fieles acompañaron a Pablo y a Bernabé, los cuales en su conversación con ellos les instaron a perseverar en la gracia de Dios.

¿Qué aprendemos acerca de la gracia en este versículo? Que los creyentes pueden continuar en gracia. Si eso es cierto, ¿qué más sería también cierto? Que los creyentes también pueden **no** continúar en gracia. ¿Parece que definitivamente nos estamos alejando de la gracia como una actitud de Dios? Si fuera simplemente una actitud, parece que no cambiaría, ¿verdad? No podríamos continuar o no continuar en él. Entonces, por ejemplo, Dios perdona... Él siempre perdona. No hay nada de lo que hagamos que afecte esa actitud de Él hacia nosotros. Pero está claro que algo puede afectar a la gracia. Interesante. De hecho, esto se hace más claro en Nuestro siguiente versículo::

(Gá 5:4) Aquellos de entre ustedes que tratan de ser justificados por la ley, han roto con Cristo; han caído de la gracia.

¿Qué sucede en este versículo? ¿Qué nos dice sobre la gracia? Aquí se nos dice al menos una cosa que hace que las personas pierdan o "caigan de" la gracia. Aquellos que buscan ser justificados por la ley. ¿En qué se centran estas personas? ¿Hay algo malo en la ley? Claro que no... pero estas personas usan su "observancia de la ley" como medio para afirmar que son justos. ¿A través de qué lente probablemente miran? Entonces, ¿podríamos decir que es totalmente posible que la "caída de la

gracia" ocurra porque interpretan las cosas desde el punto de vista de una ley impuesta? ¿Por qué esa postura nos desconecta de la gracia en la práctica? Tengamos esto en cuenta al continuar.

(Hch 15:11) ¡No puede ser! Más bien, como ellos, creemos que somos salvos<sup>[a]</sup> por la gracia de nuestro Señor Jesús. (nota: "nosotros" se refiere a los judíos, "ellos" se refiere a los gentiles)

¿Qué enfatiza "salvos por la gracia del Señor Jesús" acerca de *fuente*? ¿Cómo nivela esto el terreno entre los grupos de creyentes? Que somos salvos/sanados a través de, o a causa de, o por el bien de, la gracia de Jesús. Y esto está disponible para todos los creyentes por igual; pone a todos los creyentes en pie de igualdad. ¿Este versículo trae a la mente algún otro versículo?

(Ef 2:8) Porque por gracia ustedes han sido salvados mediante la fe; esto no procede de ustedes, sino que es el regalo de Dios, (Ef 2:9) no por obras, para que nadie se jacte.

¿Qué nos dice este conocido versículo sobre la gracia? ¿Cuál es la relación entre la gracia (causa) y la fe (conducto)? Primero, somos salvos/sanados por la gracia, y la fe es la forma en que la recibimos. ¿Nos ayuda esto a entender por qué la gracia es solo para los creyentes? También aprendemos que la gracia es un don. No trabajamos para recibirlo, Dios lo da. ¿Cuál es otra forma de decir que no tenemos que trabajar por este regalo? Es gratis. Esto tiene un sentimiento diferente al de la palabra "inmerecido", ¿no es así? Una palabra es más sobre Dios (dar libremente), y la otra se siente un poco más sobre nosotros (no lo merecemos). Entonces, es un regalo gratuito que nos salva / sana a través de la fe ... ¿Fe en qué? Fe en el Dador.

#### Veamos otro versículo:

(Hch 20:32) »Ahora los encomiendo a Dios y al mensaje de su gracia, mensaje que tiene poder para edificarlos y darles herencia entre todos los santificados.

¿Qué hace "la palabra de su gracia"? La gracia nos edifica y nos da la herencia... ¿Qué herencia es esa? La misma que reciben todos los que son "santificados" (hechos santos/purificados), la misma que le fue prometida a Abraham, cuyo cumplimiento final nos espera en el cielo. ¿Nos dice este versículo cómo lo hace? Ciertamente implica algo: "entre todos los santificados". ¿Qué nos dice eso? Podemos aferrarnos a esa pregunta y seguir adelante.

(Ro 3:24) pero por su gracia son justificados gratuitamente mediante la redención que Cristo Jesús efectuó.

¿Qué aprendemos de ese versículo? Primero, se nos recuerda que la gracia es el "don gratuito de Dios". ¿Cómo se conecta ser " justificados " con la curación y la confianza restaurada? ¿De qué estamos hablando cuando decimos " justificados "? Se nos vuelve a poner en armonía con el diseño de Dios, se nos gana de nuevo a la confianza. ¿Cuál es el resultado final? Libertad. Veamos otro versículo.

(Ro 5:17) Pues si por la transgresión de un solo hombre reinó la muerte, con mayor razón los que reciben en abundancia la gracia y el don de la justicia reinarán en vida por medio de un solo hombre, Jesucristo.

¿Qué dice este texto sobre cuánta gracia está disponible para nosotros? ¿Qué causa? ¿Qué nos revela el contraste en este versículo acerca de la gracia? A través del pecado de Adán, la muerte reinó en la humanidad. A través de Cristo, sin embargo, reina la vida. Observe que, nuevamente, la gracia no es solo una actitud estática. Es activo, abundante y provoca un cambio de una motivación del corazón (egoísmo y muerte) a otra (amor y vida). Sigamos adelante.

(1Co 15:10) Pero por la gracia de Dios soy lo que soy, y la gracia que él me concedió no fue infructuosa. Al contrario, he trabajado con más tesón que todos ellos, aunque no yo sino la gracia de Dios que está conmigo.

¿Qué nos dice este versículo acerca de la gracia? Tenga en cuenta que Pablo está diciendo que la gracia de Dios lo ha hecho lo que es, y que tiene un efecto claro. Incluso su obra que ha hecho, la atribuye a la obra de la gracia con él. ¿Y qué trabajo estaba haciendo? De hecho, nos dice que en nuestros siguientes dos versículos:

Pero os he escrito con mucha valentía sobre algunos puntos, para recordaros otra vez, por la gracia que me ha sido dada de Dios, ser ministro de Cristo Jesús a los gentiles, sirviendo como sacerdote el evangelio de Dios, para que mi ofrenda de los gentiles sea aceptable, santificados por el Espíritu Santo. Romanos 15:15-16

Entonces, ¿cuál es la gracia dada a Pablo por Dios? Ser ministro de Jesús a los gentiles. Ahora bien, ese parece un uso diferente de la palabra, ¿no? ¿Cómo reconciliamos esto con lo que ya hemos aprendido hasta ahora? La gracia de Dios no solo fue para una tarea, sino que también proporciona lo que necesita para hacer esa tarea. Pablo afirma esta idea en nuestro siguiente versículo:

(Gá 1:15) Sin embargo, Dios me había apartado desde el vientre de mi madre y me llamó por su gracia. Cuando él tuvo a bien

(Gá 1:16) revelarme a su Hijo para que yo lo predicara entre los gentiles, no consulté con nadie.

¿Qué significa para Dios "revelarme a su Hijo" en el contexto de la gracia? ¿Cuál es la acción de la gracia en este versículo? Fue la gracia de Dios la que llamó a Pablo al ministerio y también revela a "Su Hijo" en Pablo para que Pablo pueda predicar a los gentiles. ¿Qué es lo que más te sorprende de esto? ¿Y qué significa esto para nosotros?

(Ro 12:6) Tenemos dones diferentes, según la gracia que se nos ha dado. Si el don de alguien es el de profecía, que lo use en proporción con su fe; [b]

(Ro 12:7) si es el de prestar un servicio, que lo preste; si es el de enseñar, que enseñe;

(Ro 12:8) si es el de animar a otros, que los anime; si es el de socorrer a los necesitados, que dé con generosidad; si es el de dirigir, que dirija con esmero; si es el de mostrar compasión, que lo haga con alegría.

(Ro 12:9) El amor El amor debe ser sincero. Aborrezcan el mal; aférrense al bien.

¿Qué nos enseñan estos versículos acerca de la gracia? Se nos dan diferentes dones "según la gracia que se nos da". La gracia proporciona los dones. ¿De qué regalos estamos hablando? Por lo general, se les llama dones espirituales, ¿verdad? Estos versículos no proporcionan una lista completa de dones, pero es importante preguntarse, ¿cuál es nuestra responsabilidad hacia estos dones dados por la gracia? Necesitamos usar estos dones, y específicamente, debemos usarlos para beneficiar a los demás. ¿Qué pasa con los dones que no usamos? La Ley del Esfuerzo... si no los usamos, los perdemos. ¿Depende completamente de nosotros hacer el trabajo? No. Como explica el siguiente versículo,

Y Dios puede hacer que toda gracia abunde para ustedes, de manera que siempre, en toda circunstancia, tengan todo lo necesario, y toda buena obra abunde en ustedes.;...

2 Corintios 9:8

¿Cómo proporciona la gracia " todo lo necesario" para "toda buena obra"? Entonces, como lo hizo con Pablo, la gracia no solo nos llama, sino que también nos proporciona lo que necesitamos. ¿Cómo lo hace?

(Ef 3:7) De este evangelio llegué a ser servidor como regalo que Dios, por su gracia, me dio conforme a su poder eficaz.

¿Cómo viene la gracia? Dios lo da " conforme a su poder". Veamos otro versículo muy conocido:

(2Co 12:9) pero él me dijo: «Te basta con mi gracia, pues mi poder se perfecciona en la debilidad.» Por lo tanto, gustosamente haré más bien alarde de mis debilidades, para que permanezca sobre mí el poder de Cristo.

¿Qué nos dice este versículo acerca de la gracia? ¡Que está estrechamente relacionado con el poder de Dios! Definitivamente no es así como estamos acostumbrados a pensar en la gracia, ¿verdad? ¿Cómo crea la debilidad espacio para la gracia? Dios le dice específicamente a Pablo que está bien que sea

débil, para que la gracia de Dios (Su poder) pueda llenar el vacío. Veamos si no podemos entender más plenamente lo que hace la gracia.

(1Co 1:4) Acción de gracias Siempre doy gracias a Dios por ustedes, pues él, en Cristo Jesús, les ha dado su gracia.

(1Co 1:5) Unidos a Cristo ustedes se han llenado de toda riqueza, tanto en palabra como en conocimiento.

(1Co 1:6) Así se ha confirmado en ustedes nuestro testimonio acerca de Cristo,

(1Co 1:7) de modo que no les falta ningún don espiritual mientras esperan con ansias que se manifieste nuestro Señor Jesucristo.

(1Co 1:8) Él los mantendrá firmes hasta el fin, para que sean irreprochables en el día de nuestro Señor Jesucristo.

(1Co 1:9) Fiel es Dios, quien los ha llamado a tener comunión con su Hijo Jesucristo, nuestro Señor.

¿Qué nos dice esto sobre cómo obra la gracia en nosotros? Parece que funciona para llevarnos a la unión con Cristo, ¿verdad? Proporciona riqueza (también se puede traducir como "plenitud") y nos guía en el habla y el conocimiento. Nos instala en la verdad de quién es Dios (como lo muestra Cristo) y nos bendice. Nos mantiene fuertes hasta el final y nos ayuda a tener comunión con Jesús. Hay mucho allí, ¿verdad? Posiblemente más de lo que estamos acostumbrados a pensar, cuando se trata de la gracia. Pero la gracia no se trata solo de trabajar en nosotros, ¿verdad? Está destinado a más.

Pero a cada uno de nosotros se nos ha dado **gracia** en la medida en que Cristo ha repartido los dones. **8** Por esto dice: «Cuando ascendió a lo alto, se llevó consigo a los cautivos y dio dones a los hombres.» [a] **9** (¿Qué quiere decir eso de que «ascendió», sino que también descendió a las partes bajas, o sea, a la tierra? [b] **10** El que descendió es el mismo que ascendió por encima de todos los cielos, para llenarlo todo.) **11** Él mismo constituyó a unos, apóstoles; a otros, profetas; a otros, evangelistas; y a otros, pastores y maestros, **12** a fin de capacitar al pueblo de Dios para la obra de servicio, para edificar el cuerpo de Cristo. **13** De este modo, todos llegaremos a la unidad de la fe y del conocimiento del Hijo de Dios, a una humanidad perfecta que se conforme a la plena estatura de Cristo. Efe 4:7-11

Haremos una pausa en este pasaje por un momento. ¿Qué nos dice esto sobre el propósito de los dones (gracia) que se nos han dado? Nos prepara para el servicio, nos ayuda a edificar el cuerpo de Cristo, nos lleva a la unidad de fe, aumenta nuestro conocimiento de Cristo y nos mueve hacia la madurez. Sigamos con el pasaje:

14 Así ya no seremos niños, zarandeados por las olas y llevados de aquí para allá por todo viento de enseñanza y por la astucia y los artificios de quienes emplean artimañas engañosas. 15 Más bien, al vivir la verdad con amor, creceremos hasta ser en todo como aquel que es la cabeza, es decir, Cristo.

**16** Por su acción todo el cuerpo crece y se edifica en amor, sostenido y ajustado por todos los ligamentos, según la actividad propia de cada miembro.. Efesios 4:14-16

¿Qué ves que hace la gracia en el resto de este pasaje? Observe que una vez que la gracia nos ayuda, entonces ayudamos a los demás. Ya no somos inmaduros, nos dejamos influir fácilmente y, en cambio, asumimos los métodos de Dios, hablando la verdad con amor y edificándonos unos a otros. ¿Cómo sucede esto?

(Tit 3:4) Pero cuando se manifestaron la bondad y el amor de Dios nuestro Salvador,

(Tit 3:5) él nos salvó, no por nuestras propias obras de justicia sino por su misericordia. Nos salvó mediante el lavamiento de la regeneración y de la renovación por el Espíritu Santo,

(Tit 3:6) el cual fue derramado abundantemente sobre nosotros por medio de Jesucristo nuestro Salvador.

(Tit 3:7) Así lo hizo para que, justificados por su gracia, llegáramos a ser herederos que abrigan la esperanza de recibir la vida eterna.

¿Qué conexiones ves que se hacen con la gracia en este versículo? ¿Qué tan central es el Espíritu para la gracia? ¿Qué nos enseña este versículo acerca de la gracia? ¡Que está conectado con el Espíritu Santo! Observe lo que realmente dice aquí: Dios derramó abundantemente el Espíritu Santo sobre nosotros por medio de Jesucristo nuestro Salvador, de modo que por su gracia podríamos ser corregidos con Dios..." El "nuevo nacimiento", la "nueva vida", que nos pone en paz con Dios, es la obra del Espíritu Santo y está conectada con este don de gracia.

Observe en nuestros próximos dos versículos que, nuevamente, hay más en la gracia que la obra que hace en nosotros:

(2Co 4:15) Todo esto es por el bien de ustedes, para que la gracia que está alcanzando a más y más personas haga abundar la acción de gracias para la gloria de Dios.

(Col 1:6) que ha llegado hasta ustedes. Este evangelio está dando fruto y creciendo en todo el mundo, como también ha sucedido entre ustedes desde el día en que supieron de la gracia de Dios y la comprendieron plenamente.

¿Qué acción está tomando la gracia en estos versículos? El trabajo no está solo en nosotros, se extiende a través de nosotros. Todo por gracia. A partir de estos pasajes, ¿cómo terminarías esta frase: 'La gracia es...'?"

Por ahora, me he decidido por esto: "La gracia es el regalo de Dios de su presencia y poder, obrando en nosotros a través de su Espíritu". Con esta definición en mente, ¿es más fácil entender cómo y por qué es posible "caer de la gracia"? ¿Qué es esencial para que recibamos la gracia? ¡Nuestra invitación, recibir voluntariamente el regalo, y nuestra cooperación con la obra! Si rechazamos Su obra en nuestros corazones, literalmente estamos cerrando la puerta al Espíritu Santo, y la gracia ya no puede obrar en nosotros.

Observe cuánto más hemos descubierto sobre la gracia de Dios y cómo Su don de gracia puede obrar para sanarnos, restaurarnos, fortalecernos y hacernos crecer. Ahora, tal vez, podamos entender por qué los escritores de los evangelios se refieren a él con tanta frecuencia. Para ver solo algunos (todos de NVI):

2Co 1:2 Que Dios nuestro padre y el Señor Jesucristo les concedan gracia y paz. NVI

1Co 16:23 Que la gracia del Señor Jesús sea con ustedes. NVI

**Ef 6:24** La gracia sea con todos los que aman a nuestro Señor Jesucristo con amor imperecedero. *NVI* 

**2P 1:2-3 2** Que abunden en ustedes la gracia y la paz por medio del conocimiento que tienen de Dios y de Jesús nuestro Señor. **3** Su divino poder, al darnos el conocimiento de aquel que nos llamó por su propia gloria y potencia, nos ha concedido todas las cosas que necesitamos para vivir como Dios manda. [a] *NVI* 

**2Ts 2:16-17 16** Que nuestro Señor Jesucristo mismo y Dios nuestro Padre, que nos amó y por su gracia nos dio consuelo eterno y una buena esperanza, **17** los anime y les fortalezca el corazón, para que tanto en palabra como en obra hagan todo lo que sea bueno. *NVI* 

Con lo que ahora sabemos y entendemos, ¿por qué crees que la gracia, en general, es tan incomprendida? Si pensamos que es solo una actitud de Dios, entonces es solo información. No es algo que tenga ningún poder real. De hecho, redactado como "favor inmerecido" tiende a hacernos sentir indignos. ¿Podría ser que el enemigo haya trabajado para hacernos pensar de esta manera para que no se nos ocurra pedir el regalo? Recuerde, el don es una de las formas en que se podría traducir nuestra palabra griega para gracia. La gracia es un regalo. Es un regalo de poder disponible para cada uno de nosotros. Tal vez sea hora de que comencemos a pedir ese regalo con un poco más de seriedad.

A medida que continuamos con la lección de esta semana, tengamos en cuenta esta comprensión de la gracia, ya que el autor parece tener una definición diferente de gracia.

En el penúltimo párrafo de la lección del sábado, dice:

"Uno pensaría que la promesa de Dios de dar la tierra a los israelitas no requirió ningún esfuerzo de su parte. Sin embargo, la seguridad del apoyo divino no anula la responsabilidad humana. Israel se encuentra en la frontera de Canaán por segunda vez. Las expectativas son altas, pero la última vez que Israel estuvo en la frontera y tuvo la misma tarea, resultó en un fracaso abismal".

¿Cuál era el plan original de Dios para los israelitas que la lección señala que se perdieron?

(Dt 7:20) Además, el SEÑOR tu Dios enviará contra ellos avispas, hasta que hayan perecido todos los sobrevivientes y aun los que intenten esconderse de ti.

(Dt 7:21) No te asustes ante ellos, pues el SEÑOR tu Dios, el Dios grande y temible, está contigo.

Originalmente, Dios planeaba expulsar a sus enemigos. Los israelitas no habrían tenido que hacer mucho más que seguir su ejemplo. Entonces, ¿por qué se espera que hagan más la segunda vez?

Cuando se estaban preparando para entrar en Canaán, la empresa fue llevada con mucha menos dificultad que ahora. Dios había prometido a su pueblo que si obedecían su voz, iría delante de ellos y lucharía por ellos; y también enviaría avispas para expulsar a los habitantes de la tierra. Los temores de las naciones no se habían despertado en general, y se habían hecho pocos preparativos para oponerse a su progreso. Pero cuando el Señor ordenó a Israel que avanzara, debían avanzar contra enemigos alertas y poderosos, y debían contender con ejércitos grandes y bien entrenados que se habían estado preparando para resistir su acercamiento. *Patriarcas y profetas*, pág. 436

Nótese que esta tarea significativamente "más difícil" es consecuencia directa de la anterior falta de confianza en Dios. Sin embargo, se les da una segunda oportunidad para conquistar la tierra prometida. Donde antes fracasaron, prueba anterior más fácil, ahora se enfrentan a una prueba más dura. Sin embargo, siguen teniendo la seguridad de la presencia de Dios..

(Dt 20:1) Cuando salgas a pelear contra tus enemigos y veas un ejército superior al tuyo, con muchos caballos y carros de guerra, no les temas, porque el SEÑOR tu Dios, que te sacó de Egipto, estará contigo.

(Dt 20:2) Cuando estés a punto de entrar en batalla, el sacerdote pasará al frente y exhortará al ejército

(Dt 20:3) con estas palabras: "¡Escucha, Israel! Hoy vas a entrar en batalla contra tus enemigos. No te desanimes ni tengas miedo; no te acobardes ni te llenes de pavor ante ellos,

(Dt 20:4) porque el SEÑOR tu Dios está contigo; él peleará en favor tuyo y te dará la victoria sobre tus enemigos."

La promesa de Dios para ellos fue Su presencia con ellos. Esa es la verdadera "gracia" que podemos ver en acción en esta historia. ¿Alguna vez has tenido dificultades para recordar las promesas de Dios cuando te enfrentas a una prueba? ¿Qué sucede en las áreas donde fallamos? Considere estas palabras:

En su contienda con Og y Sehón, el pueblo fue llevado a la misma prueba bajo la cual sus padres habían fracasado tan notablemente. Pero la prueba era ahora mucho más severa que cuando Dios había ordenado a Israel que siguiera adelante. Las dificultades en su camino habían aumentado considerablemente desde que se negaron a avanzar cuando se les ordenó hacerlo en el nombre del Señor. Es así como Dios todavía prueba a su pueblo. Y si no soportan la prueba, Él los lleva de nuevo al mismo punto, y la segunda vez la prueba se acercará y será más severa que la anterior. Esto continúa hasta que soportan la prueba, o, si todavía son rebeldes, Dios retira su luz de ellos y los deja en tinieblas. *Patriarcas y profetas*, pág. 437

A medida que Dios obra trayéndonos la misma prueba y tribulación donde hemos fallado antes, ¿qué resultado final espera? Él quiere que reclamemos Su promesa y venzamos. ¿Podría esta obra ser parte de la obra continua de la gracia?

#### **DOMINGO**

En la lección del domingo, dice:

Dios es un Dios de segundas oportunidades (¡y más!). La Biblia llama a la segunda oportunidad (¡y más!) 'gracia'. La gracia es simplemente recibir lo que no merecemos.

Creo que ya hemos establecido que la gracia de Dios es mucho más que eso. La lección continúa diciendo:

Piense en la experiencia de los israelitas cuando se les dio una segunda oportunidad de entrar en Canaán y en la gracia extendida a Pedro después de que negó a su Señor. ¿Qué deberían enseñarnos estos incidentes sobre cómo debemos extender la gracia a quienes la necesitan?

En realidad, ¿es la gracia algo que podemos extender a los demás? No. No puedo empujar la presencia del poder de Dios en mí a otra persona. Creo que lo que la lección probablemente significa aquí es misericordia, o tal vez incluso amor. Debido a que la gracia en sí misma ha sido tan malinterpretada, pensamos que es solo una actitud nuestra hacia los demás también. Sin embargo, si la gracia realmente

está obrando en nosotros, ¿cómo trataremos a los demás? ¿Cuál es la diferencia entre extender misericordia a los demás y recibir gracia para que podamos actuar sabia y amorosamente?

#### LUNES

En la lección del lunes, habla sobre la decisión de Rahab de reconocer a Dios como el único Dios verdadero y colocarse del lado de Su pueblo. ¿Cómo crees que llegó a esa decisión?

Claramente, ella había escuchado las historias de cómo Dios se movía a favor de su pueblo. A pesar de los 40 años errantes, seguía estando claro que Él estaba con ellos. Ella examinó la evidencia, ella posiblemente incluso su propia cultura, y se dio cuenta de que era hora de un cambio.

Sin embargo, la lección continúa diciendo:

Su elección moral reconoce que, a la luz del juicio de Yahvé, solo había dos posibilidades: continuar en rebelión contra Él y ser aniquilada, o elegir rendirse en la fe. Al elegir al Dios de los israelitas, Rahab se convirtió en un ejemplo de lo que podría haber sido el destino de todos los habitantes de Jericó si se hubieran vuelto al Dios de Israel en busca de misericordia. ¿Qué nos enseña esta historia sobre cómo Dios debe tener nuestra lealtad final?

¿Qué revela el autor sobre su perspectiva de la historia? Que la ve desde la perspectiva de una ley impuesta. ¿Qué se siente al pensar que la lección sugiere? ¿Que debemos invocar a Dios o Él nos matará? También afirma que el pueblo solo tenía dos opciones. ¿Es cierto? ¿No podrían haberse ido? ¿Acaso no se habían marchado? Desde la perspectiva de Dios, ¿fue aniquilada alguna de las personas de esa ciudad? No, simplemente estaban durmiendo. Si leemos esto desde la perspectiva de la ley de diseño (los propósitos restauradores de Dios), ¿qué opciones se abren que las lecturas basadas en el miedo pasan por alto?

La historia de Rahab es alentadora. Nos recuerda que Dios acepta a todos los que vienen a Él. Sin embargo, es un error tratar de moldear la historia de la conquista de Jericó en algo que empuje a las personas a elegir a Dios por miedo. Creo que necesitamos representarlo mejor, con más sinceridad, que eso.

#### **MARTES**

En la lección del martes, leemos:

El trato de Rahab es muy claro: vida por vida y bondad por bondad. La palabra *cḥesed* (<u>Josh. 2:12</u>), "bondad amorosa", tiene una riqueza de significado que es difícil de expresar en una palabra en otros idiomas. Se refiere principalmente a la lealtad al pacto, pero también conlleva la noción de fidelidad, misericordia, benevolencia y bondad.

¿Cuál fue exactamente el trato que Rahab hizo con los israelitas? Que ella y cualquiera que estuviera en su casa se salvarían. Observe que ella fue la que tomó la decisión de honrar a Dios. Sin embargo, toda su familia, al menos, cualquiera a quien convenciera de que se quedara con ella, también se salvó. ¿Significa esto que todos eligieron a Dios? No nos dicen eso, así que no lo sabemos con certeza. Por lo que sabemos, solo Rahab se unió más tarde a los israelitas, y el resto de su familia puede haber seguido adelante. Sin embargo, si se quedaban, también se habrían unido a los israelitas. Lo que se nos dice es que los descendientes de Rahab "han vivido en Israel hasta el día de hoy". Josué 6:25b (NTV) ¿Qué nos dice acerca de Dios que Él acepte tan voluntariamente a los que lo eligen?

### MIÉRCOLES

En la lección del miércoles, estamos viendo la historia de los gabaonitas. Estas fueron las personas que decidieron engañar a Israel para que hiciera un tratado con ellos. Reunieron un grupo, hicieron que pareciera que habían viajado una larga distancia y se acercaron a los israelitas para pedirles un tratado como si fueran de un lugar lejano.

¿Tenían los gabaonitas otras opciones? ¿Podrían haberse acercado a los israelitas con sinceridad? En la historia, ¿por qué fueron engañados los israelitas? No consultaron a Dios... tomaron la decisión por su cuenta. Sin embargo, a pesar de eso, el tratado aún se cumplió. Pero, ¿cuál fue el resultado del engaño?

Pero les hubiera salido mejor a los gabaonitas si hubieran tratado honradamente con Israel. Aunque su sumisión a Jehová les permitió conservar la vida, su engaño sólo les reportó deshonra y servidumbre. Dios había estatuido que todos los que renunciaran al paganismo, y se unieran con los israelitas, habían de participar de las bendiciones del pacto. Quedaban incluidos en la expresión "el extranjero que peregrina entre vosotros", y con pocas excepciones esta clase había de gozar iguales favores y privilegios que Israel. El mandamiento de Dios fue: "Y cuando el extranjero morare contigo en vuestra tierra, no le oprimiréis. Como a un natural de vosotros tendréis al extranjero que peregrinare entre vosotros; y ámalo como a ti mismo". Levítico 19:33, 34... CV 122.4

Tales eran las condiciones en las cuales los gabaonitas podrían haber sido recibidos de no haber mediado el engaño al cual habían recurrido. Ser hechos leñadores y aguadores por todas las generaciones no era poca humillación para aquellos ciudadanos de una ciudad real, donde todos los hombres eran "fuertes". Pero habían adoptado el manto de la pobreza con fines de engaño, y les quedó como insignia de servidumbre perpetua. A través de todas las

generaciones, esta servidumbre iba a atestiguar el aborrecimiento en que Dios tiene la mentira. CV 122.5

En el segundo párrafo del miércoles, leemos:

La palabra traducida como «astutamente» o «con astucia» puede tener un significado positivo, denotando prudencia y sabiduría (Prov. 1:4; Prov. 8:5, 12), o negativo, implicando intenciones criminales (Éx. 21:14; 1 Sam. 23:22; Sal. 83:3). En el caso de los gabaonitas, tras su acción traicionera se esconde una intención menos destructiva de autopreservación.

Pregunta... ¿Es la autopreservación realmente una "intención menos destructiva"? ¿A qué conduce a menudo la autoconservación? ¿De dónde proviene? El corazón egoísta, ¿verdad? Es evidencia de métodos y motivos mundanos en lugar de estar en armonía con Dios. Lo que significa que no hay forma de que pueda clasificarse como "menos destructivo". Todas las acciones que no están en armonía con el diseño de Dios tienen consecuencias que son destructivas.

Al final de la lección del miércoles, leemos:

El deber fundamental de un líder teocrático, y de cualquier líder cristiano, es buscar la voluntad de Dios (1 Crón. 28:9, 2 Crón. 15:2, 2 Crón. 18:4, 2 Crón. 20:4). Al descuidarlo, los israelitas se vieron obligados a violar las condiciones fundamentales de la conquista de la tierra o a romper un juramento hecho en el nombre del Señor, que era igualmente vinculante. ¿Con qué frecuencia te has encontrado luchando entre lo que parecen ser dos valores bíblicos en conflicto?

Pregunta: ¿Los valores bíblicos entran en conflicto entre sí? No, no lo hacen. ¿Qué podría hacer que alguien piense que hay un conflicto? Por lo general, mirándolo desde la lente de la ley equivocada ... Si estamos mirando reglas impuestas, en lugar de principios de derecho de diseño, a menudo es fácil confundirse. Debemos tener mucho cuidado al leer historias como esta para evitar tratar de afirmar que los valores bíblicos pueden entrar en conflicto, ya que eso generalmente significa que estamos viendo la situación con la lente equivocada.

¿Estaban los israelitas realmente luchando entre dos valores bíblicos en conflicto? No. Se trajeron el problema a sí mismos al no consultar con Dios en primer lugar. Sin embargo, cuando fueron a Él con él después su error, les dio la respuesta e hizo siervos a los gabaonitas, como leímos anteriormente. En otras palabras, a pesar de que cometieron un error, Dios intervino y los ayudó con la solución. ¿Qué lección podemos aprender de esta parte de la historia? Incluso si cometemos un error, ¿es importante correr directamente a Dios con él?

#### **JUEVES**

En el último párrafo de la lección del jueves, leemos:

El subterfugio de los gabaonitas debe percibirse como una apelación a la misericordia de Dios, a su carácter amable y justo.

¿Estaban los gabaonitas realmente apelando a Dios? No. Simplemente estaban tratando de engañar a los israelitas. ¿Dios todavía los trataba con amabilidad? Absolutamente. No solo eso, sino que Dios les proporcionó un trabajo que los pondría en el centro del sistema de adoración para Israel. Dios tomó lo que hicieron (que era reconocerlo) y los colocó en una posición en la que podían aprender más sobre Él y crecer para adorarlo en verdad en lugar de desde un lugar de miedo. Esta es la belleza del carácter de Dios, que Él los amó lo suficiente como para aceptarlos donde estaban, y luego los puso donde pudieran crecer y madurar. La lección lo dice bien en el último párrafo del jueves:

Dios honró el reconocimiento de su supremacía por parte de los gabaonitas, así como su deseo de paz en lugar de rebelión, y su disposición a abandonar la idolatría y adorar al único Dios verdadero.

#### **VIERNES**

En la lección del viernes, leímos una hermosa descripción del amor y el carácter de Dios:

Y su conversion [de Rahab] no fué un caso aislado de la misericordia de Dios hacia los idólatras que reconocían su autoridad divina. En medio de aquella tierra, un pueblo numeroso, el de los gabaonitas, renunció a su paganismo, y uniéndose con Israel participó en las bendiciones del pacto. PR 273.4

Dios no reconoce distinción por causa de nacionalidad, raza o casta. El es el Hacedor de toda la humanidad. Por la creación, todos los hombres pertenecen a una sola familia; y todos constituyen una por la redención. Cristo vino para derribar el muro de separación, para abrir todos los departamentos de los atrios del templo, a fin de que toda alma tuviese libre acceso a Dios. Su amor es tan amplio, tan profundo y completo, que lo compenetra todo. Arrebata de la influencia satánica a aquellos que fueron engañados por sus seducciones, y los coloca al alcance del trono de Dios, al que rodea el arco iris de la promesa. En Cristo no hay judío ni griego, ni esclavo ni hombre libre PR 274.

¿Es así como a menudo presentamos a Dios? ¿No debería serlo?

Una de las preguntas de la lección del viernes dice:

Discuta toda la cuestión de las "segundas oportunidades" (y más) y cómo debemos extenderlas a los demás. Al mismo tiempo, ¿cómo podemos tener cuidado de no abusar de este concepto? Piense, por ejemplo, en una mujer en una relación abusiva, en la que se le aconseja que siga regresando ("gracia"), solo en algunos casos para que el abuso continúe. ¿Cómo encontramos el equilibrio adecuado aquí?

¿Qué hay de malo en esta pregunta? Primero, tiene una definición completamente errónea de gracia. Esta es una de las razones por las que es tan importante aprender y estudiar por nosotros mismos para tener discernimiento. Observe cómo la definición errónea conduce a una "regla" sobre dar constantemente "otra oportunidad" a las personas. ¿Qué omite esta idea? La ley del diseño y los principios para vivir el verdadero amor de Dios. En el caso de una mujer maltratada, ¿es un acto de amor volver con su cónyuge abusador? ¡No! Si regresa, no solo se está dañando a sí misma, sino que también le está dando la oportunidad a su esposo de continuar abusando de ella, lo cual lo perjudica a él y pone en riesgo su salud y seguridad. ¿Cuál es la verdadera respuesta amorosa? Eliminarse de la ecuación, haciéndole saber que no puede aceptar su comportamiento dañino, que se preocupa lo suficiente por él como para darle espacio para resolver sus propios problemas sin darle la oportunidad de perjudicarlos a ambos con sus decisiones. Si decide buscar ayuda, sanar y madurar, genial. Si no, es su decisión, pero ella ya no participará en dejar que él se haga daño.

La verdadera gracia, como la definimos anteriormente, es "el don de Dios de su presencia y poder, obrando en nosotros a través de su Espíritu". Ciertamente actuaremos de manera diferente cuando invitemos a Dios y permitamos que Su gracia nos sane, transforme y madure en el tipo de personas que lo representan bien porque actuamos en armonía con Su carácter y en armonía con Su diseño. Ese es el tipo de persona que quiero ser, y por Su gracia, todos podemos serlo. En el capítulo 9 de *Palabras de Vida del Gran Maestro*, con respecto a la historia de la Perla Oculta, Elena White dice:

Estas escenas han de repetirse, y con mayor poder. El descenso del Espíritu Santo en el día de Pentecostés fue la primera lluvia, pero la última lluvia será más abundante. El Espíritu espera que lo pidamos y recibamos. Cristo ha de ser nuevamente revelado en su plenitud por el poder del Espíritu Santo. Los hombres discernirán el valor de la perla preciosa, y junto con el apóstol Pablo dirán: "Las cosas que para mí eran ganancias, helas reputado pérdidas por amor de Cristo. Y ciertamente, aun reputo todas las cosas pérdida por el eminente conocimiento de Cristo Jesús, mi Señor" PVGM 92.1

Creo que es hora de pedir el verdadero don de la gracia de Dios, para que podamos reflejar Su amor a quienes nos rodean y difundir la noticia del verdadero carácter de Dios con el mundo.