Confianza Solo en Cristo (Cap 6)

En los tultimos afios, descubrir la historia personal de uno se ha vuelto
bastante popular. Las empresas de biotecnologia han facilitado mucho el
conocimiento, quizas mas de lo que alguna vez dese6 saber, sobre su ascendencia
biologica. No es raro que algunos adventistas hablen de ser adventistas de cuarta,
quinta o incluso sexta generacién. Si bien todo esto es maravilloso, también es
cierto que cada uno debe tomar una decision personal de seguir a Cristo por si
mismo. Como alguien ha dicho: «Dios no tiene nietos». Pablo enfatiza este punto
de una manera bastante sorprendente en una vigorosa polémica contra aquellos

que insisten en que la circuncision es necesaria para pertenecer al pueblo de Dios.

Para protegerse contra la posibilidad de que algunos consideraran sus obras
como una contribucién a su salvacién, Pablo deja claro, en uno de los pasajes mas
conmovedores y emotivos del Nuevo Testamento, que la justicia viene como un
regalo de Cristo, y no por el cumplimiento de la ley. También explica el
significado de la circuncision, que no es una insignia de justicia, sino que ilustra
el cambio de corazon efectuado por el Espiritu Santo. Pablo deja muy claro que
«ciertamente la circuncision es de valor si obedeces la ley, pero si quebrantas la
ley, tu circuncision se convierte en incircuncisiéon. Asi que, si un incircunciso
guarda los preceptos de la ley, ¢no se considerara su incircuncision como

circuncision?» (Romanos 2:25, 26, ESV).

En otras palabras, lo que importa es la «circuncision» del corazon (versiculo
29). La senal externa tenia la intencion de ser un simbolo de consagraciéon a Dios,
de obediencia a Su voluntad y de justicia por la fe (Romanos 4:11). Ya en el

Antiguo Testamento,

varios pasajes se refieren a la «circuncision» del corazon, sugiriendo que
significa la apertura de uno a una relaciéon de pacto con Dios caracterizada por
el amor y la obediencia a Sus mandamientos (Deuteronomio 10:12—16). Esta

apertura de corazon hacia Dios también podria describir a los extranjeros



incircuncisos que eligieron morar en la tierra de Israel (Deuteronomio 10:17—
19; cf. Ezequiel 44:7—9). Esta circuncision interna capacita a una persona para
amar a Dios con todo su corazéon y alma (Deuteronomio 30:6; cf. Romanos
2:28-29). Teniendo la senal literal de la circuncision no era garantia del favor
de Dios sin la relacion correcta que la circuncision simbolizaba (Jeremias 4:4;

22:3—5; Hechos 7:51)1.

El bautismo cumple este proposito para los cristianos, reemplazando la
circuncision como sefial de un corazén cambiado y una nueva vida (Romanos
6:1—4). Por eso Pablo puede usar un lenguaje tan fuerte sobre aquellos que
enganarian a los filipenses haciéndoles creer que la circuncisiéon era necesaria
para la salvacion, llamandolos «perros»2, «malhechores» y «los que mutilan la
carne» (Filipenses 3:2, ESV; cf. Hechos 15:1, 5). Pablo utiliza un juego de
palabras en griego, llaméndolos la katatome («la mutilacion», NKJV o «la falsa
circuncision», NASB). En contraste, los maestros confiables como Pablo son
llamados la peritome («la verdadera circuncision», NASB). Aunque el asunto
habia sido decidido varios afios antes por los apdstoles y ancianos en el Concilio
de Jerusalén (Hechos 15:6—21), ciertos falsos maestros se negaron a aceptar su
dictamen, no muy diferente de algunos hoy, que se niegan a aceptar las

decisiones de la iglesia. Y estaban causando confusion, desunion y division.

Para combatir esta herejia de la salvacion por obras, Pablo enfatiza que no
debemos «poner confianza en la carne» (Filipenses 3:3, NASB). Si alguien
pudiera tener tal confianza basada en la carne, ese era Pablo. El usa el término
«carne» peyorativamente aqui en referencia a cualquier cosa producida por el
poder humano solo, en contraste con el cambio de vida obrado por el Espiritu de
Dios y las buenas obras que el poder divino del Espiritu permite (véase también
Romanos 8:3-6, 9, 13; Galatas 3:3; Efesios 2:10). La dependencia de la carne
incluye no solo la herencia fisica de la que los judios estaban tan orgullosos (y su
circuncisiéon que lo demostraba) sino también un conocimiento tedrico de la ley
de Dios (Romanos 2:17—20), los pactos y el servicio del santuario (Romanos 9:4),
y todos los esfuerzos humanos para hacer el bien que estin desprovistos del

poder del Espiritu (Romanos 4:4; 9:30—33; 11:6; cf. 2 Pedro 1:4). {No podriamos



caer en una trampa similar al pensar que nuestra buena herencia adventista, la
observancia del sabado, el vegetarianismo y el estilo de vida saludable, el
conocimiento biblico y la devolucion de un diezmo fiel de alguna manera hacen

mas probable que Dios nos salve?

Nada de lo que podamos hacer nos recomendara a Dios, «por cuanto todos
pecaron, y estan destituidos de la gloria de Dios» (Romanos 3:23). Y nada de lo
que podamos hacer puede compensar nuestra condicion pecaminosa. Debido a
que la ley demanda una justicia perfecta, tenemos una deuda insuperable. Somos
como el hombre que Jesuis describié que debia diez mil talentos, equivalentes a
sesenta millones a cien millones de dias de trabajo (Mateo 18:23-35)3.
iTrabajando seis dias a la semana, eso llevaria doscientos mil a trescientos mil
afos! Jesas conto esta historia para enfatizar lo imposible que es pagar la deuda
espiritual que hemos incurrido a causa del pecado. Incluso una vez que
aceptamos a Jesus como nuestro Salvador, elegimos seguirle y hacemos todo lo
que se nos manda, Jesus nos dice que digamos: «Siervos inttiles somos. Lo que
debiamos hacer, hicimos» (Lucas 17:10). «El servicio cristiano para el Sefior no
puede ganar mérito alguno: primero, porque Jesus ya ha pagado nuestra
incalculable deuda de pecado; segundo, porque incluso las obras de fe se hacen a
través de Su gracia y poder»4. Como dijo Pablo anteriormente, «Dios es el que en

vosotros produce asi el querer como el hacer, por su buena voluntad» (Filipenses
2:13).

Pablo solia pensar que tenia su propia justicia, «la cual es por la ley»
(Filipenses 3:9). De hecho, pensaba que era «irreprochable» en ese sentido
(versiculo 6), como el joven rico que dijo: «Todo esto lo he guardado desde mi
juventud» (Mateo 19:20). Antes de su conversion, Pablo no se dio cuenta de la
profundidad de la ley, de que esta llega a lo més intimo de nuestro ser «y
discierne los pensamientos y las intenciones del corazén» (Hebreos 4:12). Por eso
pudo decir: «Yo vivia sin ley una vez; pero cuando vino el mandamiento, el
pecado revivio, y yo mori» (Romanos 7:9, KJV). Cuando Pablo se dio cuenta de lo
que la ley requeria y de que no tenia forma de cumplir plenamente sus demandas,

realmente comprendi6 que estaba perdido mientras fuera esclavo del pecado,



haciendo su voluntad, porque el poder intrinseco del pecado tenia el control total
sobre él (Romanos 7:14—24). Su tnica salvacion era estar «en Cristo», liberado
«de la ley del pecado y de la muerte» a través de «la ley del Espiritu de vida en

Cristo Jesus» (Romanos 8:1, 2).

Asi, Pablo podia considerar su vida anterior «basura» para «ganar a Cristo, y
ser hallado en él, no teniendo mi propia justicia, la cual procede de la ley, sino la
que es por la fe de Cristo, la justicia que procede de Dios sobre la base de la fe», y
para realmente «conocerle a él, y el poder de su resurreccion» (Filipenses 3:8-10,
NRSV, margen).

Esencialmente, el viejo Pablo se basaba en la fe en si mismo, en lo que tenia
por herencia y en lo que podia lograr con sus propias fuerzas. El nuevo Pablo se
dio cuenta de que la salvacién viene solo por la fe en lo que Cristo puede hacer.
En lugar de ser controlado por el pecado que moraba en él, podia decir: «Con
Cristo estoy juntamente crucificado, y ya no vivo yo, mas vive Cristo en mi; y lo
que ahora vivo en la carne, lo vivo en la fe del Hijo de Dios, el cual me amo y se
entregd a si mismo por mi» (Galatas 2:20, KJV; énfasis anadido). Elena G. White
lo describe asi: «Cuando el pecador, atraido por el poder de Cristo, se acerca a la
cruz levantada y se postra ante ella, hay una nueva creacion. Se le da un nuevo
corazén. Se convierte en una nueva criatura en Cristo Jesus. La santidad
descubre que no tiene nada mas que exigir. Dios mismo es “el que justifica al que

cree en Jesus”. Romanos 3:26»5.

En su raiz, el plan de salvacion es muy simple: estar en Cristo y tener a Cristo
en nosotros, que es la misma formulacion que Jests ensen6 a Sus discipulos,
usando una metafora agricola: «Yo soy la vid, vosotros los pampanos; el que
permanece en mi, y yo en él, este lleva mucho fruto; porque separados de mi nada
podéis hacer» (Juan 15:5). Nuestra concepcién de lo que significa estar en Cristo
a menudo es demasiado limitada. Abarca nada menos que el cumplimiento del
proposito ultimo de Dios en la redencién de la humanidad, que es reunir «todas
las cosas en Cristo, las que estan en los cielos y las que estan en la tierra» (Efesios

1:10).



¢Como logra Dios un objetivo de tan amplio alcance con seres humanos
pecadores? A veces no solo nos subestimamos a nosotros mismos, sino que
también subestimamos el poder de Dios y Su plan de salvacién. Subestimamos lo
que el poder divino puede hacer por nosotros. Apuntamos demasiado bajo.
Disminuimos las promesas de Dios porque tenemos muy poca fe. Sabiamente, se
nos dice: «Necesitamos tener mucha menos confianza en lo que el hombre puede
hacer y mucha mas confianza en lo que Dios puede hacer por cada alma creyente.

El anhela que lo busques por fe. Anhela que esperes grandes cosas de El»6,

Pablo reconoci6 que atin no habia alcanzado todo lo que era posible para él en
unién con Cristo. Asi, sigue avanzando, olvidando lo pasado porque eso ya esta
hecho y no se puede cambiar (Filipenses 3:12—14). El enfoque de Pablo esta
orientado al futuro, en la meta final (gr. skopos) de la vida cristiana. La palabra
griega skopos (de la cual deriva la palabra inglesa «scope»), usada solo aqui en el
Nuevo Testamento, se refiere a un objeto o meta especifico en el que uno fija su
mirada’. Esa meta es recibir el premio del vencedor, que se describe como el
llamamiento de Dios «hacia arriba» (Filipenses 3:14, NIV; gr. ano, literalmente,
«hacia arriba»). Pablo nos anima a centrarnos en la recompensa final de la vida
eterna, representada por la corona o guirnalda del vencedor que se da al que
vence (1 Corintios 9:24, 25; 2 Timoteo 4:8; Santiago 1:12; 1 Pedro 5:4; Apocalipsis

2:10).

Este llamado celestial incluye la meta de desarrollar un caracter semejante al
de Cristo. Pablo niega haber alcanzado esta meta; en cambio, se dirige siempre
hacia adelante, hacia arriba y hacia adelante, olvidando el pasado y negandose a
ser retenido por él. Nos anima a perseguir el mismo objetivo y, «si pensais de
otro modo», advierte Pablo, «Dios os revelara el error de vuestros caminos»
(Filipenses 3:15, NET). Concluye con otra clave para la unidad cristiana: segtin la
norma «que hemos alcanzado, sigamos la misma regla» (versiculo 16) de
presionar continuamente hacia el cielo. Tal regla nos mantendra enfocados en
Cristo y en ser como El, en lugar de compararnos con otros o imaginarnos ser

algo que no somos.



1. Clinton Wahlen y Wagner Kuhn, "Culture, Hermeneutics, and Scripture", en Biblical
Hermeneutics: An Adventist Approach, ed. Frank M. Hasel, Biblical Research Institute Studies in
Hermeneutics 3 (Silver Spring, MD: Biblical Research Institute/Review and Herald Academic,

2020), 156.

2. Los perros eran el epitome de la inmundicia, probablemente porque comian cualquier
cosa, incluso su propio vomito (Proverbios 26:11). Como sehala Keener, "Habia letreros de
‘cuidado con el perro' incluso en la antigua Roma, donde eran mascotas y perros guardianes
(Petronius Satyricon 29), sin duda reforzando el sarcasmo mordaz de la frase de Pablo". Craig S.
Keener, The IVP Bible Background Commentary: New Testament (Downers Grove, IL:

InterVarsity Press, 1993), 562.

3. Craig S. Keener, The Gospel of Matthew: A Social-Rhetorical Commentary (Grand Rapids
MI: Eerdmans, 458.

4. Clinton Wahlen, "Luke: Andrews Bible Commentary: New Testament”, ed. Angel Manuel
Rodriguez (Berrien Springs, MI: Andrews University Press, 2022), 1382; Cf. Ellen G. White, en
Francis D. Nichol, Seventh-day Adventist Bible Commentary, vol. 5 (Washington, DC: Review
and Herald, 1956), 1122: "La fragancia del mérito de Cristo es lo que hace que nuestras buenas
obras sean aceptables para Dios, y es la gracia lo que nos capacita para hacer las obras por las
cuales El nos recompensa. Nuestras obras en si mismas no tienen mérito. Cuando hemos hecho
todo lo que nos es posible hacer, debemos considerarnos siervos inttiles. No merecemos
agradecimiento de Dios. Solo hemos hecho lo que era nuestro deber hacer, y nuestras obras no

podrian haberse realizado con la fuerza de nuestra propia naturaleza pecaminosa".
5. Ellen G. White, Christ's Object Lessons (Washington, DC: Review and Herald, 1941), 162.
6. White, 146.

7. Henry George Liddell, Robert Scott, Henry Stuart Jones, okxomog, A Greek-English
Lexicon, 9th ed. with revised supplement (Oxford: Oxford University Press, 1996), 1614.



